



# ملحَّص البحث

لعلنا لا نجافي الحقيقة إذا قلنا إنَّ رجل الدين الحِلِّيِّ كان رقمًا صعبًا في الثقافة العراقيَّة، إذ إنَّ منظومته الفكرية أسهمت إلى حدٍّ كبير في رفد الواقع المعرفي بجملة من الحقائق العامَّة، فلسفيَّة كانت أم لغوية أم غيرها.

وممَّا لا شكَّ فيه أنَّ تلك المعارف العلميَّة أثَّرت بدعواته الإصلاحيَّة للمجتمع الذي عاش فيه. وللوقوف على تلك المعارف لرجل الدين الحِلِّيّ، اختار الباحث أنموذجًا لدراسته وتسليط الضوء على بعض ما قدَّمه لمجتمعه من الناحية الفكريَّة والاجتهاعيَّة وغيرها.





### **Abstract**

It is an undeniable fact that Hilli Clergymen have their huge impact on the Iraqi culture. They have added much to the Iraqi knowledge in different aspects like epistemology, philosophy, and even language related domains. To highlight this role of Hilli Clergymen, the researcher has chosen Sayyid Hadi Kamal Al-Deen as a representative and selected some of his intellectual and social contributions.







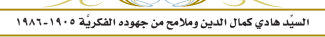
## المقدِّمة

تمثّل الدراسات التي تُعنى بالشخصيّات العلميّة والثقافيّة وأثرها في المجتمع العراقي أنموذجًا واضحًا في تاريخ العراق المعاصر، إلّا أنَّ تلك الدراسات أغفلت الشخصيّات الدينيّة وأثرها في المجتمع العراقي، إذ اقتصرت دراستها على النشأة وبعض من نتاج أعالهم وحسب، دون الولوج في الوعي الفكري الذي كانت تقوده تلك الشخصيّات الدينيّة، إلى جانب عملهم الديني الذي حاول بعض الكتّاب طمسه، معللّين ذلك بأنَّ واجب رجل الدين الصلاة والصوم والعقائد وغيرها من أمور تتعلّق بالعبادة وفلسفتها، دون المشاركة في الحياة السياسيَّة أو الفكريَّة.

من هذا المنطلق كان هذا البحث منصبًّا بالدرجة الأساس إلى معرفة واقع رجل الدين العراقي على وجه العموم، والحِلِّيّ على وجه الخصوص، إذ إن السيِّد هادي كهال الدين يعدُّ أحد رجالات الدين الذين كان لهم دور بارز في الساحة الفكريَّة العراقيَّة، لاسيها إذا علمنا أنَّه شاعر فحل، ومؤسِّس مدرسة للعلوم في الحِلَّة، فضلًا عن إصدار جرائد عدَّة إبان حياته، كها أنَّ له مقالات سياسيَّة واجتهاعيَّة وإصلاحيَّة وغيرها من الأمور العديدة، كل تلك الأسباب مجتمعة دفعت الباحث لاختيار هذا الموضوع للبحث.

قسِّم هذا البحث على أربعة محاور، تناولنا في المحور الأوَّل لمحة تاريخية مختصرة عن بيئة السيِّد هادي كمال الدين حتى عام ١٩٠٥م، في حين سلَّط المحور الثاني الضوء على نشأة السيِّد هادي كمال الدين وروافد بنائه الفكري، كما ركَّز المحور الثالث على دوره في السياسة، وبعض ملامح من آرائه الإصلاحيَّة، في الوقت الذي أشار المبحث الرابع إلى





نهاذج من مقالاته، فضلًا عن التوصيف العام لأبرز مؤلَّفاته.

واعتمد الباحث على مصادر عدَّة مِن أبرزها: مؤلَّفات السيِّد هادي كهال الدين، مثل: كتاب (فقهاء الفيحاء)، وكتاب آخر بعنوان: (من مخازي الشيوعيين)، وكتاب (ما وراء الستار)، وكتاب التخميس والتشطير لآية التطهير) وغيرها.

وكانت الجرائد مصدرًا آخر من مصادر البحث، وهما جريدتا (التوحيد)، و (الحقيقة)، التي قدمت لبحثنا الحقائق التاريخية، ولاسيها تلك التي ركَّزت على مقالات السيِّد هادي كهال الدين.

إن الباحث لم يستغنِ عن المقابلات الشخصيَّة التي أفادته في معرفة الحقائق الغامضة التي كانت تتعلَّق بالسيرة الشخصيَّة له، وخاصَّة المقابلة التي أجراها الباحث مع نجله السيِّد على هادي كمال الدين.

ولا يمكن أن نغفل أنَّ الباحث واجه صعوبة في الحصول على بعض المصادر الخاصَّة التي تناولت تاريخ رجال الدين في الحِلَّة، فعلى الرغم من وجود بعضها، إلَّا أنَّها خلت من ذكر الأحداث المهمَّة، كما أنَّ أغلبيَّة الوثائق التي تتعلَّق بالوضع السياسي في الحِلَّة وقتذاك، لم نعثر عليها نتيجة لسياسات الحكومات المتعاقبة التي عاصرها السيِّد هادي كمال الدين.

ولا بُدَّ لي من إسداء الشكر والتقدير للسيِّد علي هادي الذي زوَّدنا بمعلومات مهمَّة عن حياة والده، وبعض الوثائق المتعلِّقة بالبحث.

وفي ختام القول نحمد الله تعالى ونشكره على عظيم منِّه، وكثير عفوه، ورحمته الواسعة، والذي سلَّدني ووفَّقني لإنجاز هذا البحث المتواضع، آملًا من الله تعالى أن يحتسبه له وحده.







## المحور الأول

## لمحة تاريخيَّة عن بيئة السيِّد هادي كمال الدين حتى ١٩٠٥م

تعد أُ الحِلّة من المدن العراقية المشهورة والمعروفة التي امتازت بمكانتها العلميّة، حتى صارت مركزًا للعلم وموطنًا لجموع كبيرة من المفكّرين والباحثين الذين تقاطروا عليها من كلّ فحج عميق من بلدان إسلامية، فضلًا عن أبنائها وأبناء المدن العراقيّة الأخرى، ليستقوا من أكابر علمائها في مختلف فنون المعرفة الذين كانوا منكبّين على التأليف والتصنيف بشكل يلفت النظر، خصوصًا في العلوم الشرعيّة وعلوم اللغة والدراسات الإنسانيّة الأخرى(١).

ولا بدَّ من القول إنَّ مدينة الحِلَّة كانت قد شهدت خلال المرحلة الأولى من أوائل القرن التاسع عشر تقريبًا، تشابك جملة من الظواهر السياسيَّة الاجتهاعيَّة، تركت آثارها الواضحة على مجمل الحركة الفكريَّة فيها آنذاك (٢٠). وفي الواقع فإنَّ العلاقات السياسيَّة القائمة بين القوى الاجتهاعيَّة منذ مطلع العصر العثهانيّ، أخذت تستنفد مسوِّغات قيامها، فمثلًا تحوَّلت فرقة الإنكشارية إلى مجرَّد قوة مسلَّحة لا تجيد غير التصادم والتطاحن فيها بينها، وبقي المجال خاليًا لقوى القبائل المحليَّة، بيد أنَّ تلك القبائل لم يكن نشاطها يعني شيئًا بالنسبة لذلك الواقع، فضلًا عن قيام فئات جديدة في المجتمع (التجار، وأصحاب الحِرَف) بالاهتهام بها يجري حولها من صراع، بحكم ما كان يؤدِّيه ذلك الصراع من ضرر بمصالحها الاقتصاديَّة، فظهرت التجمُّعات الساندة لها، وكانت تنظيهات (الأصناف)،





و (الطرق الصوفيَّة) أبرز عناصر تلك التجمُّعات، وكانت فئتا (أهل العلم)، و (أهل الأدب) تمثِّلان عنصرًا مكمِّلًا لثقافتها وقيمها الجديدة.

وورد في أحد المصادر أنَّ المدن العراقيَّة، ومنها مدينة الحِلَّة، أصيبت بمرض الطاعون في عام ١٨٣١م، وأنَّ هذا المرض قضى على أعداد كبيرة من سكَّانها، لذلك أخذت أعدادهم بالتناقص، إثر ظهور ذلك الوباء في المدينة (٣).

وفي عام ١٨٨٥م تعرَّض شط الحِلَّة إلى الجفاف التام، فلم تكن المياه تدخل فيه إلَّا في موسم الفيضان، وكان متصرِّف الحِلَّة آنذاك (يحيى نزهت)، وقد تناقص الماء عن مجرى الفرات في أعلى الحِلَّة وأسفلها، وتوسَّعت صدور الأنهار، لاسيما صدر نهر الهنديَّة، فانقطع الماء عن مدينة الحِلَّة، حتى أنَّ أهل الحِلَّة كانوا يحفرون الآبار في مجرى نهر الفرات، ليشربوا الماء فقط، أمَّا البساتين فلا ريَّ لها أيام الحاجة إلى الماء حتى آل الأمر إلى أن يبست النخيل والأشجار، واستولى الخراب على المدينة بأجمعها، واضطربت أحوال أهالي الحِلَّة جميعهم (٤).

وفي عام ١٨٩٠م تمَّ إنجاز سدَّة على صدر نهر الهنديَّة، وذلك لتحويل نصف كميَّة مياه الفرات الصيفيَّة التي كانت تقدَّر بـ(١٦٠) متر مكعَّب في الثانية إلى شط الحِلَّة، وقد تمكَّن السد من رفع مياه الفرات، وزيادة تصريف مياه شط الحِلَّة، بعد إنجاز السدَّة إلى متر مكعَّب في الثانية، وكان ذلك على إثر إستغاثة أهالي الحِلَّة، بعد جفاف نهر شط الحِلَّة، الأمر الذي أثَّر بشكل مباشر على كفاءة أراضي الحِلَّة وإنتاجيَّتها، وكان بناء تلك السدَّة أمرًا ضروريًّا لزيادة الإنتاج الزراعي الذي يؤثِّر بصورة مباشرة على الحياة الاقتصاديَّة لسكان لواء الحِلَّة (٥٠٠).

ويمكن القول إنَّ بناء ذلك السـد قد سـاهم بصورة مباشرة بتوسـيع إحدى مدن







الحِلَّة التي عُرفت فيها بعد بمدينة (السدَّة) من حيث عمرانها ونمو سكَّانها، ممَّا أدَّى إلى إزدهار حركتها التجاريَّة وانتعاشها الاقتصادي، فضلًا عن كثرة الأسواق وتزايد رأس المال، كها إزدهرت في حركتها الثقافيَّة والعلميَّة نظرًا لكثرة المدارس التعلمية فيها واستقرارها الاجتهاعي في وجود مؤسساتها الادارية ومنشآتها الخدمية، وظهرت فيها صفات المدينة من الألفة والاجتهاع (٢).

أمًّا الناحية العسكريَّة، فإنَّنا نجد أنَّ العثمانيين قد أوْلوا مدينة الحِلَّة إهتمامًا كبيرًا، وذلك لأنها تعد حلقة الوصل بين بقية مدن العراق، فضلا عن المعارضة التي تسببت في امتعاض سكان مدينة الحِلَّة منهم، فقد أشار الرحالة (Geere) عام ١٨٩٥م إلى أن القوة العسكرية الموجودة في الحِلَّة تعد من الحاميات القوية والكبيرة وان سبب اهتمام العثمانيين بهذه القوة يعود إلى استياء سكان المدينة من الحكومة العثمانية (٧).

وإذا تطرقنا إلى الناحية التعليمة في الحِلّة في العهد العثماني المتأخر نجد أنها كانت متميزة جدًّا، فعلى الرغم من انتشار الأمراض والأوبئة، إلَّاأن الحليين إهتموا بالتعليم، فقد أوردت السالنامة العثمانية لعام ١٩٠١م أن مكاتب التعليم في الحِلَّة توزعت بواقع (١) مكتب رشدي، و(٣) مكتب ابتدائي، فضلًا عن وجود (٢٠) مكتب صبيان (كتاتيب)، فيما تشكّلت مناهج المواد الدراسية التي أقرّتها نظارة المعارف (لمكتب الابتدائي) أنّ الموضوعات كانت متنوّعة، في مقدّمتها القرآن الكريم، والتجويد، وتعليم الكتابة، ومبادئ الحساب، ومختصر الجغرافية، ومختصر التاريخ العثماني وغيرها(٨).

وعلى الرغم من تلك الظروف الاقتصاديّة والسياسيّة والاجتهاعيّة السيّئة، إلَّا أنّ الحِلَّة تميّزت بنهضتها الأدبيّة، فليس هنالك وال يدعمها أو دولة تنفق عليها، هدفها الأوّل (تعليم الناشئة» اللغة العربية والدين، للحفاظ على الهويّة العربيّة القوميّة من الضياع، ووسيلة لمقاومة العرب للأدب الدخيل (٩).





وعلى الرغم ممّا قيل عن شعر هذه المرحلة بأنّه موغل في التقليد، وليس ابتكارًا، فأنّ ذلك لا ينتقص منه شيئًا، خاصّة إذا ما عرفنا أنّ تاريخ الشعوب يكاديتّفق على أنّ الانبعاث متأتً من بعث التراث ومحاكاته والتقيّد بسننه، ومنه تنطلق مرحلة التجديد، وهذا ما حصل في الحِلَّة، فالنفحات الأولى لشعرائها في الشكوى ما هي إلّا تعبير عن حالة الضجر والسئم من الواقع الفاسد الذي شابه الفقر والمجاعة والأوبئة والكوارث وفساد الولاة، والتي انسحبت إلى أن تترجم شعرًا سياسيًا واجتهاعيًا يحاكي المرحلة التي فرضتها الظروف، كما سنوضّح ذلك لاحقًا.

ومن هنا ظهر لنا السيِّد هادي كمال الدين واحدًا من أولئك الذين لا يُنكر فضلهم في نماء الشعور الوعي الوطني والعربي الذي ظلِّ عفويًّا ينمو ببطء ولم يفصح عن نفسه إلَّا في مطلع القرن العشرين.







#### المحور الثاني

## السيِّد هادي كمال الدين النشأة وروافد بنائه الفكري

ولِد السيِّد هادي كهال الدين سنة ١٩٠٥ (١٠) في مدينة الحِلَّة، و هو الوحيد لأبويه، والده السيِّد حمد بن فاضل بن كهال الدين، كان علمًا من أعلام الحِلَّة، استطاع أن يغرس حبّ العلم في نفس نجله السيِّد هادي الذي نشأ نشأةً علميَّةً ودينيَّةً في بيته.

كان جدّه (فاضل) من أعيان مدينة الحِلَّة، إذ كان من العلهاء الأفاضل في تلك المدينة، اشتهروا بلقب: (كهال الدين) نسبة إلى جدّهم السيِّد كهال الدين ابن السيِّد منصور ابن السيِّد محمَّد المنصور ابن السيِّد محمَّد المنصور الذي ينتهي نسبه إلى الإمام زيد الشهيد ابن الإمام السجّاد ابن الإمام الحسين الإمام البهيد ابن الإمام على بن أبي طالب علي المناهد المناهد المناهد المناهد على بن أبي طالب على المناهد ا

نشأ السيّد هادي كمال الدين وترعرع في بيت أشر فت نوافذه على محلّة (التعيس)، في بيئة مكّنته من الاختلاط مع أطفال تلك المحلّة، وبالتالي الاحتكاك والتعرّف على عادات تلك المحلّة وتقاليدها وأعرافها، فضلًا عن نشأته واطّلاعه على أصولها العشائريَّة وتركيبتها السكانيَّة، وكذلك ما اتَّسمت به من أنشطة معرفيّة وحِرَفيّة أثَرت في تشكيل خصائصها الاجتماعيّة.

بدأت رحلته الشاقة في مضمار الدرس والتعلم قبيل الحرب العالميّة الأولى، وهو ابن خمس سنوات معتمًّا عمامة خضراء دلالة على نسبه الشريف إلى البيت العلوي، إذ





درس مبادئ القراءة والكتابة، وشيئًا من الحساب، إلى جانب حفظ القرآن الكريم في أحد الكتاتيب على يد الشيخ (إرزوقي)(١٢).

وبها أنَّ أسرة آل (كهال الدين) كانت أسرة علميّة دينيّة، فإنهّا غالبًا ما كانت ترسل أبناءها إلى الدراسة الدينيّة، بعيدة عن أجواء الدراسة الحكوميّة، لذلك فإنّ السيّد هادي درس المقدّمات على يد والده السيِّد حمد كهال الدين، وبعدها سافر إلى النجف الأشرف، ليلتحق بالحوزة العلميّة للدراسة فيها، فكان من جملة العلهاء الذين درس السيِّد هادي كهال الدين على أيديهم: الشيخ هادي كاشف الغطاء، والشيخ محمَّد حسين كاشف الغطاء الفياء والشيخ محمَّد طه النجف كاشف الغطاء الغطاء والشيخ محمَّد عمد كاشف الغطاء الغطاء الشيخ محمَّد طه النجف (١٤٠).

ويبدو ان دراسته بالنجف الأشرف جعلت منه شخصية علمية متمكّنة، لذلك منحه عدد من العلاء الوكالة الدينيّة، ليكون لهم وكيلًا في مدينة الحِلَّة، ومن بينهم: السيِّد أبو الحسن الأصفهاني (۱۰) الذي أعطى وكالة إلى السيِّد هادي كال الدين ليكون له وكيلًا في الحِلَّة في ١٣ رمضان ١٣٥٨هـ، الموافق لسنة ١٩٣٩م، ورد فيها ما نصّه:

# بسم الله الرحمن الرحيم

"إلى إخواننا المؤمنين المتمسّكين بشرع سيِّد المرسلين محمَّد وآله الطاهرين لا يخفى عليكم أنّ ولدنا العلّامة الثقة السيِّد هادي حمد بن السيِّد فاضل آل كهال الدين دام تاييده من العلهاء الأتقياء، وقد نصّبته وكيلًا مِن قِبَلنا على قبض الحقوق الشرعيّة وإيصالها إلينا ونقل الفتوى عنّا مأمونًا على ذلك، بل هو فوق ذلك، وعلى عامّة مقلّدينا إعزازه وتوقيره، وإنَّ أقواله أقوالنا وأمره أمرنا وأوصيه بملازمة التقوى والتمسّك بالسبب الأقوى والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته»(١٦).







كما منحه الشيخ عبد الكريم الجزائري (١٧) الوكالة في الحِلَّة في ٢٣ محرّم ١٣٦٠هـ، الموافق لسنة ١٩٤١م، وهذا نصّها:

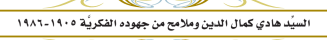
# بسم الله الرحمن الرحيم

"إلى كافة أخواننا المؤمنين بعد السلام عليكم والدعاء لكم بالتوفيق اعلموا أنّ ولدنا العالم الفاضل السيّد هادي ابن ثقة الإسلام السيّد هد كهال الدين أني قد نصّبته مرشدًا لعامّة المسلمين إلى أحكام الدين وشرع جدّه سيّد المرسلين إرشاد العباد إلى الهدى والاتحاد، فاسمعوا منه ترشدوا إن شاء الله تعالى وأوصيه بملازمة التقوى والاحتياط، فإنّه أهلٌ لذلك أسأل الله تاييده وتوفيقه والسلام عليكم»(١٨).

ولمّا عاد السيّد هادي كهال الدين إلى الحِلّة أسّس مدرسة العلوم الدينية سنة ١٩٤٤م، وهي أول مدرسة أهليّة في الحِلّة، يدرس فيها تلاميذها العلوم الفقهيّة، ومبادئ القرآن الكريم، وأصول العبادات، والأحكام الشرعيّة، وعلوم اللغة العربيّة من: نحو، وصرف، وعروض، فضلًا عن دروس في مادي العلوم والاجتهاعيّات، وكان مقرّها في بادئ الأمر في (محلّة جبران)، ثمّ انتقلت إلى مجاور حسينيّة ابن طاووس محلي وكان من أعضاء هيأتها التدريسيّة: الشيخ عبد الكريم الماشطة، والسيّد عبود الشلاه، والسيّد مهدي القزويني، والأستاذ التربوي فرهود مكي، والسيّد محمّد على النجّار، والأستاذ على عبد عجام، واستمرت حتى سنة ١٩٦٦م (١٩٠).

وأصدر السيِّد هادي كهال الدين جريدة (التوحيد)، وهي جريدة سياسيَّة مستقلّة أسبوعيًّا، وأصدر العدد الأول منها بتاريخ ٢١ كانون الثاني عام ١٩٥٩م، وامتازت الجريده بطابعها االأدبي الناقد وجرأتها السياسية والأدبية، فقد وظفت الشعر والأدب والتاريخ لخدمة تيارها الديني والوطني التوجيهي (٢٠)، إلَّا أنَّ الجريدة عطّلت





بعد انقلاب شباط سنة ١٩٦٣م، وأعيد امتيازها بموجب قانون المطبوعات رقم (٢٤) لسنة ١٩٦٣م، فعاودت الصدور في ١٦ آذار ١٩٦٣م، غير أنّها لم تستمر طويلا(٢١).

وتجدر الإشارة إلى أنّ السيّد هادي كمال الدين أصدر جريدة (الحقيقية)، وكان العدد الأوّل منها قد صدر في تشرين الأول سنة ١٩٦٣م، وصدر منها (١٥) عددًا، ثمّ توقّفت عن الصدور، وكان يصدر عن الجريدة ملحق أسبوعي يشمل النشرة الأدبيّة والثقافيّة وأخبار الأقضية والنواحي التابعة للواء الحِلَّة (٢٢).

وبهدف سيطرة الحكومة على الصحافة، والحد من إصدار الصحف ذات التوجّهات السياسيّة، سعت إلى إصدار قانون جديد للمطبوعات، بحجّة رفع مستوى الثقافة، والهدف من ذلك محاربة الفكر الإسلاميّ المتمثّل برجال الدين والمرجعيَّة، فتمّ إصدار القانون رقم (٥٣) لسنة ١٩٦٤ (٢٢)، وقد امتاز هذا القانون بنواقص كثيرة، أدّت في واقع الحال إلى انخفاض مستوى الصحافة المحليّة، فضلًا عن تشديد الرقابة على المطبوعات الدوريّة التي كانت تصدر في داخل البلد أو المطبوعات الواردة إلى العراق (٢٤).

ومن الجدير بالذكر أنّ السيّد هادي كهال الدين كان شاعرًا متمكّنًا، بدليل ما ذكره الأساتذة الكبار في الأدب عندما قدّموا لكتبه، فقد أشار الأستاذ محمَّد سعيد رشيد الطاهري إلى ذلك سنة ١٩٦٧م، قائلًا: "فإني قد قرضته [يقصد كتاب التخميس والتشطير الذي سنتناوله لاحقًا في هذا البحث] هذا الكتاب الجليل مفخرة من مفاخر الثقافة، وفتح جديد في عالم الأدب لاسيها الأدب الجليّ، حيث لم نكن متعودين فيها سبق أن نرى مثل هذا الإنتاج تناوله مجموعًا في كتاب، وإذا استمر سهاحة العلّامة الكبير، والشاعر العبقري المجاهد السيّد هادي كهال الدين على مواصلة إنتاجه الثقافي







وبمثل هذه الروعة والابتكار فسيقود أكبر ثوره فكريّة، وسوف لا يمر زمن طويل حتى يعود إلى الحِلَّة الفيحاء بهاؤها ومجدها الثقافي الذي طوته الأيام مع الأسف بسبب الروح الانزوائيّة التي شاعت بين أدباء الحِلَّة، ولعدم تشجيع ذوي الكفاءات حتى نبغ سيّدنا (الهادي)، ففتح باب الجهاد الفكري بكتبه النفيسة، ومنشوراته ومجلّته وجريدته (التوحيد)، ومدرسته، وخطبته ومحاضراته، كما ساهم إلى حدِّ بعيد في الجهاد العقائدي والسياسي، وما اعظم هذا القائد بين قادة الفكر بفتح الجبهة وليس له جنود، إلَّا ما عبناً من استقلال الرأي والمبدأ، وحصافة التفكير، والغيره الدينيّة» (٢٥٠).

كما كان للعلّامة آغا بزرك الطهراني رأي في ذلك الكتاب نفسه تلك السنة نفسها قائلًا: «لقد اطّلعت على هذا السِّفر النفيس، فوجدته أحسن ما نظم في التشطير والتخميس، لناظمه الصديق الشفيق السيِّد السند الأديب الحسيب النسب مو لانا السيِّد هادي كمال الدين الحِلِّيّ زِيْد عزّه، ورأيته من (الجنزء الثاني من كتاب التخميس والتشطير في أصحاب آية التطهير» غنيًّا من المدح والتقريض، فعدلت عن الثناء إلى تقديم الدعاء فحرَّرته بيدي المرتعشة في مكتبتي العامة»(٢٦).

أما الأستاذ جعفر الخليلي (۲۷) فقال عنه: «سيّدي العلّامة السيِّد هادي كهال الدين استوعبت قسمًا غير قليل من ديوان التخميس والتشطير، ومشيت معك وأنت تخمّس وتشطّر دون أن تحتاج إلى تزكية، فشِعرك مزكّى من فطرته، وليس ذلك بالغريب، أنت من دوحة سمت ونمت، وأثمرت أدبًا هو اليوم أحد مفاخر أدبنا الرفيع ويكفي الذي أعجبني كثيرًا هو أنّك من ناحية الفن قد حلّقت وأبدعت حين ربطت آيات التشطير والتخميس ربطًا لا يمكن أن يفصل القارئ بين الأصل والتخميس، وهي ميزة تثير الاعجاب وتدعوني أن إلى أبارك لك وأهنيك بهذا التوفيق سائلًا المولى بأن يرعى موهبتك هذه ويمد في عمرك» (٢٨).





وذكره محسن الأمين (٢٩): «سياحة العلّامة السيّد هادي كيال الدين لقد طالعت هذا السّفر القيّم، وتلوت تشطيره وتخميسه، فلمست في كلّ شطر منه تخميسة إعجازك الأدبي وفنّك الرائع الذي يعبّر بصدق عن الذات ويصوّر الإحساس، ولعلّ الكثير من القرّاء، وأنا منهم، يعرف حقّ المعرفة أنّك شاعر تلين له القوافي وتخضع، فتأتي بالقصائد والأناشيد التي تبعث في الشعب روح العقيدة والحياة والعزّة والطموح، وإلى الأمّة الإسلاميّة سابق مجدها وماضي تاريخها، وتُذكي فيها العزائم الواهية، وتُحيي منها موات الهمم، هذا عندي مع مطالعتي بجميع ما كتبته ونشرته دليل مبلغ أصالتك في الأدب العربي وعراقتك فيه» (٣٠).

كما أنَّ الأستاذ نعمة رحيم العزواي (٣١) كان له رأي بالسيِّد هادي، إذ أشاد به بقوله:  $(10^{10})^{10}$  السيِّد هادي شاعر ذرب اللسان، متَّقد الخاطرة، سريع البديهية  $(10^{10})^{10}$ .

وفي عام ١٩٧٤م طلبت دائرة المعارف الإيرانيّة بطهران من السيِّد هادي كمال الدين أن يرسل لها كتاباته في الأدب والشعر أو السياسية وغيرها من المواضيع، لتنشر له في جرائدها (٣٣)، إلَّا أنّ الظروف حالت دون ذلك، لأسباب شخصيّة لم نتمكَّن من معرفتها.

وعلى الرغم من كل الظروف السياسيّة والاقتصاديّة والاجتهاعيّة والمضايقات التي تعرّض لها السيِّد هادي كهال الدين، بيد أنَّه استمرّ بنشاطه الأدبي والعلمي حتى وفاته سنة ١٩٨٦م (٣٤).







## المحور الثالث

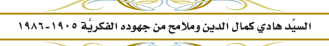
## موقفه من بعض الأحداث السياسيّة

كان السيِّد هادي كهال الدين قد شارك في ثورة العشرين ضد البريطانيين إلى جانب أبناء مدينته في الحِلَّة الفيحاء، ويبدو أنَّ تلك المشاركة كانت على إثر حضور جدّه، وهو أحد قادة الثورة في الحِلَّة، وهو العالم السيِّد (حمد فاضل كهال الدين)، وكان أحد قادة معركة بنشّة، وهي منطقة تقع في الجانب الصغير من مدينة الحِلَّة (٣٥٠).

كما أنّنا نلحظ موقفًا متميّزًا للسيّد هادي كمال الدين من حركة (بكر صدقي) سنة ١٩٣٦م، لذلك أُلقي القبض عليه وأودع السجن، إثر معارضته لتلك الحركة، وحكم علية بالاعدام، إلَّا أنّ فشل تلك الحركة، ومقتل (بكر صدقي)، وعودة السلطة السياسيّة إلى قادة الحكم الملكي أدّى إلى خروجه من السجن في ١٦ تشرين الثاني ١٩٣٦م، فنشرت جريدة البلاد ذلك الخبر (٢٦).

وذكرت جريدة الفجر في عام ١٩٤١م. عندما اشتعلت ثورة رشيد عالي الكيلاني. أنّ السيِّد هادي كهال الدين ساهم مع بعض الثوّار في الحِلَّة بتأسيس (جمعية الحرس الوطني)، وكان من أهداف تلك الجمعية: تأمين الدفاع الذاتي للمتطوّعين في الثورة، وكذلك تأمين التموين للمواطنين حتى يتفرّغ جيش الثورة لقتال الإنكليز، وقدّم السيِّد هادي كهال الدين طلبًا إلى متصرّف لواء الحِلَّة آنذاك (أمين الخالص) بالموافقة على تأسيس تلك الجمعيّة، إلَّا أنّها سرعان ما أغلقت بسب فشل تلك الثورة، ولكونها





لم تكن رسمية، ومعارضة لساسة الحكم آنذاك(٣٧).

كما أنّنا نلحظ دورًا متميّزًا للسيِّد هادي كمال الدين في التظاهرة الكبرى التي انطلقت في مدينة الحِلَّة عام ١٩٤٧م على إثر صدور قرار لجنة هيأة الأمم المتّحدة القاضي بتقسيم فلسطين إلى دولتين، دولة تسمّى باسم (دولة اليهود)، وأخرى باسم (دولة فلسطين)، فقد شارك فيها، وألقى كلمة مندّدًا بقرار التقسيم، ومعتبرًا ذلك القرار خرقًا لقانون المجتمع الدولي (٢٨).

ولم يكن السيّد هادي كهال الدين ميّالًا لساسة الحكم في العهد الملكي، على الرغم من كثرة الإغراءات التي قدّمها رجال السياسة له، فعلى سبيل المثال لا الحصر: في سنة من كثرة الإغراءات التي قدّمها رجال السياسة له، فعلى سبيل المثال لا الحصر: في سنة لا م طلب منه مسؤول حزب الاتحاد الدستوري في الحِلَّة الذهاب معه إلى بغداد لزيارة نوري السعيد. رئيس الوزراء آنذاك. وعندما قابلوه طلب منه نوري السعيد الكفَّ عن الانتقادات التي يوجّهها السيّد في مقالاته في (جريدة الفرات) لسان حال حزب الاتحاد الدستوري ضد الحكومة العراقيّة، فحصلت مشادة كلاميّة بينه وبين رئيس الوزراء نوري السعيد، بسبب رفض السيِّد مجاملة الحكومة على حساب مصالح الشعب العراقي (۱۹۵).

كما يتَّضح لنا موقف السيِّد من الحكومات المتعاقبة في العهد الملكي في العراق، ومجيء الحكم الجمهوري بعد ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨م، من خلال افتتاحية جريدة التوحيد في عددها الأول، إذ جاءت بعنوان (العراق كان أكبر قلعة استعماريّة في الشرق الأوسط، ثورة تموز الخالدة حرّرت الشعب من العبوديّة) (١٤٠٠).

وتدلّل تلك المقالة على أنّ السيّد هادي كان له فكر متحرّر وراصد للوضع السياسي آنذاك، على الرغم من أنّ العراق كانت له حكومة مستقلّة مقيّدة بدستور، تشكّلت سنة







١٩٢١م، فضلًا عن كونه قد تحرر من الانتداب البريطاني سنة ١٩٣٢م، إلَّا أنَّ السيِّد كان يرى أنَّ السياسة البريطانيَّة لا تريد الخير لأيَّ شعب من شعوب العالم.

والجدير بالذكر أنَّ السيِّد هادي كمال الدين نظم قصائد ناصرَ فيها الثورة الجزائريّة التي تكلّلت بالنجاح حينها استقلّت الجزائر من الاحتلال الفرنسي سنة ١٩٦٢م، ورسم انطباعات عنها بقوله: «إنّ الثورة الجزائريّة يجب أن تسمّى بالثورة العربيّة، فقد كلّلت جبين العروبة بإكليل الفخر والاعتزاز، فثورة الجزائر وفلسطين وكلّ ثورة عربيّة ضد الاستعمار هي ثورتي وثورة كلُّ عربيٌّ مخلص لأمَّته وتربة بلاده ١٤٠١).

وكان السيِّد هادي كمال الدين قد تعرّض للاعتقال والسجن بعد أحداث انقلاب شباط الأسود سنة ١٩٦٣م، وصدر أمر بإبعاده عن مدينة الحِلَّة، فنُفي إلى كركوك ومنها إلى أربيل، حيث بقي فيها مدّة طويلة ثمّ عاد إلى مدينة الحِلَّة (٢٤).

ومما تجدر الإشاره إليه أنّ السيِّد هادي كان له رأيٌ في الاتفاقيّة التي عقدت بين الأردن والعراق سنة ١٩٦٧م، بأنّها لم تكن مجدية للعرب بصورة عامّة والعراقيين بصورة خاصّة، إذ نتلمّس ذلك من خلال أبياته الآتية (٣٠):

إنّ اتفاق (الأردن) الـــ مشبوه شــرّ الاتفاق 

وقد وظَّف السيِّد هادي كمال الدين شعره في سبيل قضيّة العرب، وهي قضية الدفاع عن فلسطين العربيّة، وكان يحرص على أن يكرّس جميع المثقّفين جهودهم للدفاع عن حقَّهم المغتصب مِن قِبَل الصهاينة، إذ ذكر ذلك في شعره (١٤٤):

عن اندحار أمتى في حربها مع (الصهايين) بكل معركة لا شك مسؤولية مشتركة

فبين قومي وغيوي سلطتها





ولم يكتفِ بذلك فحسب، بل إنّ السيِّد هادي كمال الدين كان يريد من المجتمع العربي المسلم ككل أن يراجع خطواته ويحسبها بدقّة، ويستفاد من أخطائه في حربه مع الصهاينة، ويرسم الخطط الكفيلة لإنجاح مشروع الدفاع عن فلسطين، ولاسيما أنَّ المجتمع الغربي بكل قوّته ساند الصهاينة، ودافع عن مشروعهم التوسعي الغاصب، ويتضح لنا ذلك من خلال قوله (٥٤):

في حرب (إسرائيل) قومي قد مضوا في خطوات ليس للأمام تحتاج كل خطوة أن يضعوا أمامها علامة استفهام ويبدو أنّ السيّد هادي كال الدين انعزل عن التدخل في المواقف السياسيّة بعد سنة ١٩٦٨م، وذلك لكثرة المضايقات التي تعرّض لها من قبل سياسات الحكومات العراقيّة المتعاقبة، والتي رأت فيه ندًّا قويًّا لها، وخصوصًا أنّه كان رجل دين، وله دوره المؤثّر في المجتمع وعلى الأصعدة كافّة، الاجتماعيّة منها والسياسيّة، لذلك قرّر الانشغال في تأليف الكتب، وكتابة الشعر من خلال مخطوطاته الخاصة التي تركها، وبقي على هذا الحال حتى وفاته سنة ١٩٨٦م (٢٤٠).







#### المحور الرابع

## موقفه من الفكر الشيوعي

أما عن موقف السيّد هادي كمال الدين من الشيوعيّة التي انتشرت في العراق إبان تلك المدَّة صدد البحث، فنستطيع القول إنّه ساهم بانتقادها من خلال انتقاد رؤساء الفكر الشيوعي نفسة، فكان ينتقد (لينين) بقوله: «ليس هناك من رجال الفكر ومتتبِّعي السياسة العالميّة إلّا القليل ممّن يجهل شخصيّة لينين، وهذا كان يهوديًا جاسوسًا لألمانيا إبان الحرب العالميّة الأولى ضد مصلحة وطنة (روسيا)، لأنّه كان ككلّ يهودي لا يعترف بحق الوطن لسوى أرض الميعاد فلسطين» (١٤٠٠).

وقال أيضًا: «إنّ هذا الرجل المتلوّن حينها أتيحت له إدارة دفّة الحكم في روسيا في وسط ظروف غامضة، حاول أن يطبّق المبادئ الديمقراطيّة الاقتصاديّة، فاصطدم بخيبة أمل كبيرة، لأنّ محاولته لا يمكن أن يُكتب لها النور، إلّا اذا طبّقت الديمقراطيّة السياسيّة التي لم تكن تطبّق حينذاك، فكانت خطواته الحمقاء غير موفّقة حتمًا»(١٤٨).

وذكر أيضًا: "أنّ الديمقراطيّة السياسيّة بمعنى الحكم الذاتي المرتكز على حق الحريّة الطبيعيّة لم يكن منسجمًا والدكتاتوريّة الشيوعيّة التي تنكر على الشعب حق حريّته الفرديّة، وتجبره بالنار والحديد على أن يحني رأسه لأقطاب الحكم الشيوعي، كيفها كان نوع الحكم، ولما كانت هذة الديمقراطيّة السياسيّة منهارة الأسس، فليس لمن يحاول أن يبني على أنقاضها ديمقراطيّة اقتصاديّة سوى الفشل الذريع» (١٩٩٠).





وقال أيضًا: «يزعم لينين أو يحاول قلع جذور الاستبداد الفردي، لكنه جهل أو تجاهل أن الاستبداد الجهاعي الذي تتبنّاه الشيوعيّة، ليس أقل شرَّا من الاستبداد الفردي، لأنّه لا يمكن السيطرة على كبح جماحه، بالوقت الذي يمكن تحديد الاستبداد الفردي أو إيقافه عند حدّه، والقضاء عليه بعوامل نفسيّة من دين، أو ضمير، أو وسائل وضعيّة كتشريع القوانين من عقوبات زاجرة رادعة»(٥٠٠).

ويرجّح الباحث أنّ السيّد هادي كهال الدين كان قد انتقد المبادئ الشيوعيّة من الأسس الخاصة والمنطلقات الأخلاقيّة التي تدعو لها من خلال الشيوعيّة العالميّة التي تزعم أنّ تطبيق تلك المبادئ الشيوعيّة قد تؤدّي بالمجتمع إلى قمّة كهاله الإنساني الذي يفضل مصالح المجتمعات العامّة على مصالح أفراده الخاصّة، ومن هنا كان يوجّه نقده إلى نفس تلك المبادئ التي كانت تعاني نقصًا فلسفيًّا في المبادئ، وأنّ وجود ذلك النقص يعنى عدم إمكانيّة تطبيق تلك المبادى وشموليّتها على المجتمعات ككل.

وقال السيّد: «إنّ الشيوعية من حيث الجوهر لم تفترق كثيرًا عن الدول الرأسماليّة سوى أنّ الدول الرأسمالية تبيح حقّ التصرّف الفردي، وتخلق المنافسة، وتشجّع بواسطتها على العمل المنتج المجدي، وتضع هذا الحق ضمن القوانين والتشريعات، وأمّا الدول الشيوعيّة فإنّها تحتكر حقّ التصرّف لنفسها، وتجعل من الفرد آلة جامدة ليس إلّا»(٥٠).

ومن خلال ما تقدم، يمكن القول إنّ السيِّد هادي كهال الدين كان له وعي فكري وسياسي بالأنظمة السياسيّة والاقتصاديّة والاجتهاعية التي ظهرت إبان حياته، وكان ينظر إلى تلك الأنظمة على أنّها أنظمة نفعيّة لمصالحها الخاصّة دون الاهتهام الفعلي بمصالح الشعوب حقيقة، على الرغم من كثرة الدعوات من قبل المثقّفين والمفكّرين الذين كانوا يعتقدون أنّ تطبيق تلك المبادئ سوف تجعل المجتمع يعيش بسعادة ورفاهيّة وخير وصلاح.







أشار السيِّد هادي كمال الدين إلى أنّ لينين كان دكتاتوريًّا بقوله: «إنّ لينين نفي أقطاب الحزب الشيوعي إلى جهات شتى من روسيا، ليخلو له الجو، إذ أبعد أهم قادة الحزب الشيوعي (تروتسكي) قائد جيش ثورة أكتوبر البلشفيّة حتى استهدف إلى انتقادات كثيرة ومريرة، حتى الشيوعيين أنفسهم، وكاد الحكم القيصري أن يرجع إلى المسرح ثانية»(٢٥).

كما قال: «إنَّ الشيوعيين إذا كانوا حقًّا يجاولون سعادة العامل والفلَّاح فقد حفظها لهم الإسلام، فلا بدّ أن يكون هناك شيء آخر في الخفاء، ولا بدّ أن تكون الدوافع قويّة المفعول»(٥٣).

وردّ على كارل ماركس (٤٥) بقو له: «فالأخلاق في نظر هذا اليهو دي عنصريّة، وهي إمّا العنصر الحقيقي فهو الكفر والإلحاد والخني والفجور والظلم والطغيان والإرهاب والاستبداد، ولتمت الفضائل، لأنَّها عنصر وهمي حسب عرفه أن تشاد على أنقاضها أخلاق جديدة مأدبة حرفة (ديالكتية) بواسطة التقدّم والتطوّر من مفهوم الإنسان الفرد إلى الإنسان المجتمع، وأنَّ التقدم يتم بتخطِّي ظروف المعيشة، أمَّا الأخلاق المثاليَّة، إمَّا الفقه والشرف والدين والكرم، إمّا الصبر والإيثار والإصلاح والنزاهة فهي أخلاق عتيقة رجعية لا يومن ما ماركس (٥٥).

وانتقد السيِّد هادي كمال الدين كارل ماركس بقوله: «جهل أيضًا أنّ تخطّي ظروف معيشة الفرد ليست في إطار عمل الفرد ولا ضمن دائرة قدرته واختياره، وإنَّما هي نتيجة لتطوّر المجتمع ولظروف مؤاتية قسريّة لا إراديّة تحدّد ظروف معيشة الإنسان المعاشيّة، ولكن كارل ماركس يقول: (بعد ذلك فليسخط كل فرد حدوده الذاتية)، ثمّ استدرك بعدم معقوليّة هذا الأمر "(٢٥).





وقال السيِّد أيضًا: "إن كارل ماركس أو حسقيل (روسيا) كان مندفعًا بشدة لحماية أبناء جلدته اليهود، ولكن بشكل كان يمثّل أخطر الأشكال، فإن هذا المكّار لمّا رأى كره الشعوب إلى قومه من ناحية العقيدة والعنصريّة سعى لمحو عقائد الشعوب وأديانها، كما سعى من جهة آخرى إلى تهديم العنصريّة، ومادعاه لذلك إلّا لتيسير السبيل لتحقيق سيطرة اليهود على العالم، ولا يتحقّق حلمه مادام هناك حائلان هما الدين والعنصريّة، وإذا زال المانع عاد الممنوع، فكان سعيه لزوالهما أمرًا منطقيًّا، ولذلك نراه أحرص الناس على محاربة الدين، وأراد من ذلك خدمة أبناء جنسه» (٥٠٠).

ومن خلال ما تقدّم نستطيع القول إنّ السيّد هادي كهال الدين كان له اطّلاع واسع ومعمّق في الأفكار السياسيّة التي ظهرت في المجتمع، وبدأت تنتشر بين بعض فئات وأطياف المجتمع العراقي، نتيجة لظروف سياسيّة واقتصاديّة واجتهاعيّة مرّ بها المجتمع وقتذاك، ويبدو أنّه قد تتطلّب من رجال الدين العراقيين التصدّي لها، وأزالت الشبهات التي تعرّضت إلى عقائد الإسلام ومبادئه، إلّا أنّ اللافت للنظر، أنّ السيّد هادي كهال الدين وضّح من خلال ذلك الكتاب الإقصاء السياسي الذي مارسه نفس الرجالات والداعين لأفكاره (الحزب الشيوعي الروسي) لبعض المنتمين لذلك الفكر، وهذا يدلّ على أنّ ذلك الفكر وجّب التطبيقيّة التي رفضتها أفكار ذلك الحزب الشيوعي، فهناك مفارقات كبيرة بين النظريّة والتطبيق.







### المحور الخامس

والتوحيد»(٦٠).

## نماذج من مقالاته ودعوته الإصلاحيّة

لا شكِّ أنَّ الصحافة العراقيّة إبان العهد الملكي قد تنوعت من حيث مساحة حريّة إصدارها، فمنها الصحافة العلنيّة والرسميّة والمعارضة والسريّة، أو تصنّف حسب مضمونها الإعلامي، فمنها الصحافة الشاملة ذات الأخبار السياسيّة المختلفة المحليّة والإقلميّـة والدولية، فضلًا عن موضوعات اقتصاديّـة وفكريّة وأدبيّـة ذات الاهتمام بجوانب الاجتماع والاقتصاد والفن والفكاهة، فضلًا عن الصحافة الساخرة الناقدة (٥٠).

كان السيِّد هادي كال الدين يؤكّد أهميّة الوحدة بين أطياف الشعب العراقي، ويتّضح ذلك من خلال المقالات الافتتاحيّة التي تصدر باسم جريدة التوحيد، ففي عددها (١٢) سنة ١٩٥٩م بيّنت إشارة إلى عدم الفوارق العنصريّة والقوميّة بين أطياف الشعب العراقي، إذ لا يوجد فرق بين العربي والكردي، وإن لبس الزي العربي والكردي، كلّه يشر إلى الوحدة بين أبناء ذلك الشعب (٥٩).

كما أنّنا نجد أنّ السيِّد هادي كمال الدين كان يهتم في جريدته بالدعوة إلى السلم والديمقر اطيّة وغيرهما، ففي جريدة التوحيد كان يقول: «التوحيد صوت الأمم والديمقراطيّة، صوت الإنسانيّة المعذّبة، صوت الإسلام الصحيح، صوت الشعب المناضل في سبيل الاستقلال، صوت الأدب الرفيع والمثل العليا، صوت العدل



## السيِّد هادي كمال الدين وملامح من جهوده الفكريَّة ١٩٠٥-١٩٨٦

ولم يكتفِ بذلك فحسب، بل إنّ مقالاته أكّدت محاربة الدعوات الإلحاديّة والأخلاق الذميمة، معبّرًا عن ذلك بمقالة كانت بدايتها: «يا أبناء الوطن العربي الكريم، أيّها الأحرار في كلّ مكان، يا أعداء العملاء في كلّ مكان، برهنوا على وجودكم القومي بتضامنكم، حاربوا الرذيلة والإباحيّة والإلحاد بالدين والتضامن، تتحطّم أصنام التبعيّة، يا أعداء الشيوعيّة اتّحدوا وتكتّلوا لا تتفرّقوا فتفشلوا»(١١).

والجدير بالذكر أنّ السيِّد هادي كهال الدين أراد التعبير عن أهداف مشروعه الوطني العربي من خلال مقالاته، فقد أشارت جريدة التوحيد إلى ذلك في عددها (٢١) الذي جاء فيه: «صحيفتنا لا تريد في الدقيقة تنظيم الحياة السياسيّة، وتسرف في وعود لا تستطيع الوفاء بها، لكنها تستطيع أن تَعِد مخلصة، وأن تقول صادقة، وأن تنقد حرّة، وأن تدخل كلّ منفد مهتك للرجعيّة المحليّة بكل جرأة. إنها ستسعى السعي كلّه، وستبذل الجهد كلّه لكي تعبّر عن أماني أبناء الجمهورية، وتترجم رغبات الشعب، وتكافح حقوق البلاد، وتعمل في سبيل نشر الوعي السياسي السليم»(١٢).

كما أنّ السيِّد هادي كمال الدين كان مجدًّا في آرائه الإصلاحيَّة، مشدِّدًا على وحدة الشعب المسلم بشتّى صنوفه ومعتقداته، نابذًا لكلّ خلاف يصدر بين أطيافه، ناظرًا إلى تلك الخلافات، وإن وجدت، إلى أنها تعبّر عن جمال حقيقة الشعب المسلم، ونلحظ ذلك جليًّا من خلال شعره (١٣٠):

ياليت لا يبقى الخلاف قائمًا مابين شيعي وبين سني شرط الرقي باتّحاد شعبنا كالضوء شرط لبيان اللون (١٤)

ولم تغب المرأة العراقية عن ذهن أطروحات السيِّد هادي كمال الدين وآرائه الإصلاحيَّة في المجتمع المسلم عمومًا والمجتمع العراقي خصوصًا، بل على العكس كان لها الحيِّز الأكبر منها، فقد دافع السيِّد هادي عن شرفها وعفَّتها وحفظ حقَّها، لاسيًا أنَّه







كان معاصرًا للدعوات التي أطلقها الكتّاب الجدد بشأن المرأة وعدم حشمتها، مدّعين أنَّ ذلك السفور يعرّ عن حريّة المراة، فردّ عليهم بشعره قائلا (١٥٠):

كحلقات بدأت من سلسله

إنّ السفور للفجور آلة ماتصادالمرأة المبتذله حيث السفور والغرام والخنا ويقول:

هذا السفور؟ لألف عندر ساتر

إنَّ الوضيعة ليس يمنع عهرها أمّا الشريفة كيف يهتك سترها ونبيح متعتها لعَينِ الفاجر (٢٦)

ويتّضح ممّا تقدّم أنّ السيِّد هادي كمال الدين كانت رؤية إصلاحيّة تبنّاها من خلال شعره في بعض المواضيع الاجتماعيّة والسياسيّة والاقتصاديّة في المجتمع العراقي، إبان المدّة التي عاصر ها، فهو يستغل ويتحيّن كلّ الفرص التي تمكّنه من تقديم إصلاحاته، وهذا يعبّر عن مدى معايشة رجل الدين الحِلِّيّ للمشاكل التي يعانيها مجتمعه، متّخذًا طرقه وأشعاره وكلّ ما يملك من خطط من أجل إصلاح بيئته وتقديم الحلول لأبرز مشاكله.



#### المحور السادس

## التوصيف العام الأبرز مؤلَّفاته

ألّف السيِّد هادي كمال الدين اثني عشر مؤلّفًا، استغرقت جزءًا حيويًّا من جهوده العلميَّة، وهناك عدد من المخوطوطات التي حفظت بمكتبة المتحف العراقي بموجب الأمر الإداري المرقَّم (٣٧٥٠) والمؤرَّخ في ٣/ ٣/ ١٩٧٦م (١٢٠)، لذا اخترنا بعضًا من أبرز مؤلّفاته، وهي على الآتي:

# ١. التخميس والتشطير

تناول السيِّد هادي كمال الدين في كتابه هذا القصائد الشهيرة، كقصيدة الشافعي (يا آل بيت رسول الله)، وقصيدة (ظلام ونور) لإبي فراس، وغيرهما، مطبّقًا عليها التغيّرات الشعريّة وفقًا لقاعدة التشطير والتخميس.

وكان هذا الكتاب بجزأين، طبع الجزء الأوّل منه سنة ١٩٥٩م، في حين طبع الجزء الثاني سنة ١٩٦٧م، في حين طبع الجزء الثاني سنة ١٩٦٧م، في مطبعة الآداب في النجف الأشرف، ونشرت جريدة الأمل الغرّاء عنه: «أهدانا ساحة العلّامة السيِّد هادي كال الدين عميد مدرسة العلوم الكاليّة للعلوم الدينيّة في لواء الحِلَّة سِفره الجديد القيّم (التخميس والتشطير في أصحاب آية التطهير) الجزء الاوّل، وقد تصفّحناه فو جدناه غاية في الروعة من حيث المضمون والغاية والطباعة والتنسيق» (١٨٠).







# ٢. أكثر من ألف بيت في مديح أهل البيت عظالتا

تناول السيِّد هادي كمال الدين في هذا المؤلَّف عددًا من القصائد الشعريّة التي نظمها هو بنفسه، واحتوى ذلك الكتاب على أربعين قصيدة جميعها في مدح آل البيت الشريعة البيت عمَّد الشريعة البيت عمَّد النبي محمَّد النبي محمَّد النبي عمَّد الشريعة السّمحة، وكذلك قصيدة في حبّ أمير المؤمنين الإمام عليّ بن أبي طالب عين فضلًا عن غيرها.

كان عدد صفحات الكتاب ١٤١ صفحة، ولم يتسنَّ للباحث معرفة في أيِّ سنة طُبع هذا الكتاب لأوَّل مرة، إلّا أنّه اطّلع على النسخة التي طُبعت في دار الأرقم للطباعة في الخِلَّة عام ٢٠٠٧م.

# ٣. من مخازى الشيوعيين

لعلّ من المهم الإشارة إلى أنّ الظروف السياسيّة والأفكار الجديدة التي عاصرها السيّد هادي كمال الدين أثّرت على عدد من المؤلّفات التي ألّفها، ومنها ذلك الكتاب الذي أشار فيه إلى انتشار الأفكار الشيوعيّة في البلد العراقي، وبين أبناء المثقّفين العراقيين، كما أنّ تلك الأفكار تشكّل دعاوى إلحاديّة استوجبت من رجال الدين ردّ تلك الأفكار بالأدلّة العقليّة والإسلاميّة، ففي هذا الكتاب انتقد السيّد هادي كمال الدين، وردّ على مؤسّسي الحزب الشيوعي كُلَّا من: كارل ماركس، ولينين، من خلال أفكارهم الشموليّة، مبيّنًا أنّ هولاء ودعواتهم لم تكن تستهدف خدمة أبناء المجتمع العالمي ككل، وإنّما أراد مؤسسو ذلك الحزب خدمة اليهود من أصل يهودي (٧٠٠).

وأشار السيِّد هادي إلى أنَّ السياسية العالميَّة التي اتَّبعها اليهود، كان لها الحظَّ الأوفر لانتشار تلك الأفكار الشيوعيَّة بين أبناء الشعوب العالميَّة على وجه العموم، والشعوب





الإسلاميّة على وجه الخصوص، لأنّها استهدفت من ذلك نشر الإلحاد والتحلّل من كلّ قيد خلقي أو عرفي أو ديني (٧١).

تألّف ذلك الكتاب من مقدّمة للمؤلّف بيّن فيها سبب تأليفه لذلك الكتاب، كها احتوى المؤلّف قصائد للمؤلّف نظهها وأهداها للزعيم عبد الكريم قاسم الذي قاد ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨م، وحارب الأفكار الشيوعيّة في بداية حكمه، وجاء هذا الكتاب في ٦٣ صحفة (٧٧).

# ٤. فقهاء الفيحاء وتطوّر الحركة الفكريّة في الحِلَّة

نظرًا لما تتمتّع به مدينة الحِلَّة من أثر ديني وثقافي عِبر الأزمنة التاريخيَّة للحلّيين وعلمائها خصوصا، وأنهّا كانت مدينة العلم والأدب نبغ فيها العلماء والفقهاء والشعراء والفطاحل، وكانت تعدّ مدينة دينيَّة، ومركز للحوزة العلميَّة في أحد أدوارها، هذه الأسباب وغيرها جعلت السيِّد هادي كمال الدين يشرع بتأليف هذا الكتاب(٢٧٠).

جاء هذا الكتاب بجز أين، تناول فيهما ترجمة كلّ عالم من علماء الحِلَّة، ونبذة مختصرة عنه. وقد تألّف ذلك المؤلّف بجزئيه من ١٨١ صفحة، وطبع لأوّل مرّة في مطبعة المتحف العراقي سنة ١٩٧٦م، كما طبع طبعات أخرى في وقتنا الحاضر.

# ٥. ما وراء الستار أو الصواعق الصواقع

أراد السيّد هادي كمال الدين من خلال تأليفه لهذا الكتاب، أن يوضّح بعض الحقائق العقائديّة التي ينطلق منها أبناء المذهب الجعفري. بدون تعصّب. بشأن اتباعهم لأئمّة أهل البيت على من خلال كتب أبناء إخواننا العامّة، وأشار السيّد في كتابه إلى ذلك فقال: «إني ما اعتمدت في ردودي هذه إلّا على كتب إخواننا أهل السنة التي







يسلّمون بصحّتها، وقد تركت الكثير من كتبهم مراعاةً لحقّ الأدب، فإنّها شُحنت بالتعصّب المقيت، فأرجو أن لا يُسيء أحد بنا ظنًا فيتوهّم بأنّ ما كتبته قد انبعث عن عدواة مذهبيّة أو عاطفة طائفيّة مها كانت شديدة وموثّرة »(٤٧).

ومن خلال ما تقدّم، يتضح لنا أنّ السيِّد هادي كهال الدين لم يكن يهدف إلى تأجيج الصراع الطائفي أو المذهبي في العراق، إلّا أنّه أراد إرشاد بعض من أبناء هذا المجتمع إلى طريق الهداية والصلاح والحق من خلال الأدلّة العقليّة والنقليّة المثبّتة في كتب إخواننا أبناء العامة، لذلك كان ذلك الكتاب عبارة عن حورات عقائدية بحته لأحقيّة مذهب أهل البيت عليه.

وقد بلغت عدد صفحات هذا الكتاب (٢٣٦) صفحة (٥٧٠)، وتمّ تأليفه في عام ١٣٥٤ هـ، لكنّه لم يطبع لظروف خاصّة قد أحاطت بالمؤلف، إلّا أنّه طُبع سنة ٢٠٠٩م في دار الأرقم للطباعة وتكفل ذوو المؤلف بطبعه.

# ٦. تحفة الحضر والاعراب في علم النحو والإعراب

صدر هذا الكتاب في عام ١٩٧٤م بمساعدة وزارة الإعلام العراقية (٢٠)، وقام بتأليف في عام ١٩٧٨م وهو عبارة عن أرجوزة في علم النحو تزيد على ألف بيت، تناول فيها موضوعاته بأسلوب بسيط، وقدّم له المرحوم الأستاذ الدكتور نعمة رحيم العزاوي، وصف فيها المؤلف بقولة «إنّ هذه المنظومة تتسم بالسهولة والوضوح اللتين لم تتوفر في منظومة ابن مالك الشهيرة ولا غيرها من المنظومات النحوية الصرفية، وإنّ مؤلّفها لم يُجر وراء الأوجه المتضاربة في كلّ مسألة، بل كان يختار وجهًا واحدًا» (١٨٠٠).

ووصف الأستاذ الدكتور أسعد النجّار هذا الكتاب، بقوله: «إنّ هذا الكتاب وإن





كانت موضوعاته قد عرضت بصورة مبسّطة لتلائم المبتدئين، إلّا أنّه في ترتيبه ومنهجه ومعالجاته وبأمثلته ممّا ينفع المختصّين في النحو العربي، أو ممّن له اطّلاع في علم النحو، لذلك نقول: إنّ المؤلّف كان بارعًا في مخاطبة المستَويين المبتدئ والمتطلّع»(٢٩).







#### الخاتمة

من خلال دراستنا للسيرة الشخصيّة للسيِّد هادي كمال الدين، تبيّن لنا ما يأتي:

- ان السيّد هادي كمال الدين كان أحد الشعراء الذين دعوا بشعرهم إلى تغيير الواقع الاجتماعي والاقتصادي والسياسي للمجتمع العراقي بصورة عامّة، والحِلِّ بصورة خاصة.
- ٢. انتقد السيّد هادي كهال الدين الأفكار الشيوعيّة التي كانت منتشرة آنذاك من خلال الأسس العامّة لتلك الأفكار، إذ إنّه ركّز على مؤسسي الفكر الشيوعي مثل: ماركس، ولينين، مبيّنًا أخطاء هو لاء المفكّرين من الناحية الإنسانيّة والاقتصاديّة بعد أن أكّد أنّ الإسلام دعا إلى المبادئ الإنسانيّة في رسالته، مشيرًا إلى أنّ من يقف وراء تلك الأفكار هم اليهود أنفسهم في الدول الأوربيّة.
- ٣. اتضح من دراستنا لهذه الشخصية أنّ المجتمع الحِلِّ كان قادرًا على رفد المجتمع العراقي بطاقات علميّة وثقافيّة تستطيع نقد المفكّرين الكبار الغربيين من أصحاب الدعوات التي تدعوا إلى الإباحيّة والإلحاد، وإنّ تلك الطاقات تحتاج إلى من يساندها لكى تؤدّي دورها الفاعل في المجتمع ككل.
- كانت الجهود الفكرية للسيِّد هادي كهال الدين من إصدار الصحف (التوحيد، والحقيقة)، وكذلك إنشاء المدرسة المسهّاة بمدرسة (العلوم الشرعيّة)، والتي





عُرفت فيما بعد بـ (المدرسة الكماليّة) التي تهدف إلى نشر الوعي الثقافي والإصلاح الأخلاقي والاجتماعي والفكري في المجتمع الحِلِّيّ.

٥. قدّم السيِّد هادي كمال الدين في شعرة أنموذجًا من نماج التاريخ الشعري، إذ إنّ بعض قصائده ركّزت على هذا اللون من الشعر، فضلًا عن أنّه أضاف شيئًا جديدًا من شعر التخميس الذي لم يكن مشهورًا آنذاك في الشعر الحِلِّي.







## هوامش البحث

- (١) ابن الأثير: عز الدين ابو الحسن علي بن محمد بن عبد الكريم،الكامل في التاريخ، المطبعة الحسينية، بيروت، د.ت، ج١، ص١٥٤.
- (٢) خليل البصير، الدرر المنظومة والصرر المختومة، تحقيق: عماد عبد السلام رؤوف، بغداد، مجلّة المجمع العلمي العراقي، العدد (٢٥)، ١٩٧٥، ص١٣٠.
- (٣) علي هادي عباس المهداوي، الحِلَّة في العهد العثاني المتأخر ١٨٦٩-١٩١٤م، بيت الحكمة، بغداد، ٢٠٠٢، ص ٢٤.
- (٤) ميثم عبد الخضر جبار علي السويدي، سدّة الهندية وآثاره الاقتصاديّة على الحِلَّة، مركز بابل للدراسات الحضارية والتاريخية، جامعة بابل، ٢٠٠٧، ص٧٦.
  - (٥) المصدر نفسه، ص٩٦ , ٨٥.
  - (٦) ميثم عبد الخضر، المصدر السابق، ص٩٦٠.
  - (٧) علي هادي عباس المهدا وي، الحِلَّة في العهد العثماني المتأخر، المصدر السابق، ص٦٣.
- (٨)علي هادي عباس المهدا وي، النهضة الفكرية الحديثة في الحِلّة، ١٨٥٠ ١٩١٤م، دار الضياء، النجف الأشرف، ٢٠١١، ص ٢٠.
- (٩) للمزيد من التفصيلات يُنظر: باقر، طه، من تراثنا اللغوي القديم ما يسمّى في اللغة العربية الدخيل (معجم ودراسة»، ط٢، بروت، مكتبة لبنان، ٢٠٠١م، ص٥٢.
- (١٠) عبد الرضا عوض، أدباء وكتّاب بابل المعاصرون، ج١، منشورات دار الإعلامية في المسيب، ٢٠٠٧، ص١٥٥.
  - (١١) علي صلح الكعبي، شذرات من تاريخ أسر الحِلَّة وعشائرها، د.ت، د.س، ص١٣٢.
- (۱۲) ولد الشيخ عبد الرزاق سعيد إسهاعيل محمد علي عبد الرضاحسين في مدينة الحِلّة سنة ١٨٨١م في محلّة الطاق، أطلق عليه لقب المعلم الأول، لأنّه أوّل معلم يُدخل طلّابه المدارس الحكومية في الحِلَّة أنذاك، توفي سنة ١٩٦٢م. للمزيد يُنظر: جريدة الجنائن، العدد (١٢٩)، بتاريخ ٩/ ١٢ في الحِلَّة أنذاك، توفي سنة ١٩٦٢م، ملكز بابل ٢٠٠٢، عامر جابر تاج الدين، معالم مضيئة من تاريخ الحِلَّة، ١٩٢٠-١٩٧٠م، مركز بابل للدرسات الحضارية والتاريخية، جامعة بابل، ٢٠٠٩، ص٧٧-٨١.



# السيِّد هادي كمال الدين وملامح من جهوده الفكريَّة ١٩٠٥-١٩٨٦

- (١٣) هو الشيخ محمّد حسين بن الشيخ على بن الشيخ محمّد رضا بن الشيخ موسى آل كاشف الغطاء، ولد في النجف سنة ١٢٩٤هـ، له مواقف وطنية وعربية كثيرة من بينها مشاركته في المؤتمر الذي أنعقد سنة ١٩٣١م في المسجد الأقصى في فلسطين. توفي سنة ١٩٥٤م. للمزيد يُنظر: محمّد حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج٢، مكتبة آية الله المرعشي، قم، إيران، ٥٠٤١هـ، ص٢٧٢-٢٧٦.
- (١٤) هو محمد طه بن الشيخ مهدى بن الشيخ محمد رضا بن الشيخ محمّد، ولد في سنة ١٢٤١هـ، له العديد من المؤلّفات، منها كتاب الزكاة، وشرح كتاب النكاح. توفي سنة ١٣٣٢ هـ. للمزيد يُنظر: المصدر نفسه، ص٠٠٠-٣٠٣.
- (١٥) ولد أبو الحسن ابن السيِّد محمّد الموسوى سنة ١٨٦٧م في قرية مديس من قرى أصفهان وبدأ حياته العلميّة فيها منذ نعومة أظفاره، حيث تلقّى تعليهًا أوليًّا في قريته، ثمّ سافر إلى النجف الأشرف سنة ١٨٩٠م. وتوفي في الكاظميّة سنة ١٩٤٥م. للمزيد يُنظر: عبد الكريم آل نجف، من أعلام الفكر والقيادة، ج٢، مركز الهدى للدراسات الحوزويّة، النجف، ٢٠٠٨، ص٦٩-
- (١٦) وثيقة في ملحق كتاب السيِّد هادي كمال الدين، التشطير والتخميس، ج٢، مطبعة الآداب، النجف الأشم ف، ١٩٦٧.
- (١٧) هو الشيخ عبد الكريم ابن الشيخ على بن كاظم، ولد في النجف الأشر ف سنة ١٢٨٩ هـ، كان من نوابغ العلم والفقه والأصول والسياسة، وأحد أعلام الأدب العربي. توفي سنة ١٣٨٢ هـ. يُنظر: كامل سلمان الجبوري، النجف الأشرف وحركة الجهاد ١٣٣٣هـ/ ١٩١٤م، مؤسّسة المعارف للمطبوعات، بيروت، لبنان، ٢٠٠٢، ص ٣٧٨.
  - (١٨) هادي كمال الدين، الثنائيّات، دار الأرقم للطباعة، الحِلَّة، ٢٠٠٩، ص١٤.
- (١٩) محمد سامي كريم الشمري، الحياة الاجتماعيّة في لواء الحِلَّة ١٩٣٢ ١٩٥٨م، رسالة ماجستير، كلية التربية للعلوم الإنسانيّة، جامعة بابل، ٢٠١٢، ص٩٩؛ أسعد محمّد على النجّار، الدرس النحوي في الجلَّة، مؤسسة دار الصادق، الجلَّة، ٢٠١٠، ص٠٥.
  - (٢٠) كامل حسون القيم، الصحافة الجِلِّية، دار الصادق، بابل، ٢٠٠٨، ص٥٦ , ٥٥.
- (٢١) هديل عبد الجواد حسن، الحياة الثقافية في الجِلَّة ١٩٦٨ , ١٩٥٨ م، مركز بابل للدرسات الحضارية والتاريخية، جامعة بابل، ٢٠٠٩، ص٠٩.
  - (٢٢) كامل حسون القيم، المصدر السابق، ص٠٧.
    - (۲۳) المصدر نفسه، ص۲۰۱.







- (٢٤) هديل عبد الجواد حسن، المصدر السابق، ص ٩١.
- (٢٥) هادي كمال الدين، التشطير والتخميس في أصحاب آية التطهير، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، ١٩٦٧، ص٩.
  - (٢٦) المصدر نفسه، ص٩.
- (۲۷) ولد في النجف الأشرف سنة ١٩٠٤م، كان كاتبًا له العديد من الكتب منها العوامل التي جعلت من النجف بيئة شعرية، والملخص لكتاب العرب، واليهود في التاريخ، وكتاب هكذا عرفتهم وغيرها. توفي سنة ١٩٨٥م. للمزيد يُنظر: صباح نوري المرزوك، معجم المؤلّفين والكتّاب العراقيين، ١٩٧٠م، بيت الحكمة، بغداد، ٢٠٠٢، ص٥٥.
  - (٢٨) هادي كإل الدين، التشطير والتخميس في أصحاب آية التطهير، ص٩.
- (٢٩) هو السيِّد محسن ابن السيِّد علي ابن السيِّد محمَّد الأمين الذي يرجع نسبة إلى الإمام زيد الشهيد ابن الإمام السجّاد الشهيد، ولد سنة ١٨٦٧م، وتوفي سنة ١٩٥٢م. للمزيد يُنظر: عبد الكريم آل نجف، المصدر السابق، ص٩٢-١١١.
  - (٣٠) هادي كمال الدين، التشطير والتخميس في أصحاب آية التطهير، ص٩.
- (٣١) باحث في التصويب اللغوي والنحوي، ولد في الحِلَّة سنة ١٩٣٦م، أكمل تعليمه الابتدائي والثانوي فيها، ثم التحق بدار المعلَّمين الابتدائية العالية وحاز على الليسانس مرتبة الشرف، شغل منصب معاون مدير تربية بابل ١٩٦٨, ١٩٦٥م. للمزيد يُنظر: سمير حسن الشمري، الدكتور رحيم نعمة العزاوي وجهوده في تدريس اللغة العربية، مجلّة جامعة بابل، العدد (١)، ٢٠٠١م، ص١٣١-١٥٦.
  - (٣٢) هديل عبد الجواد حسن، المصدر السابق، ص١١٢.
- (٣٣) كتاب من دائرة المعارف الإيرانية بطهران، اطَّلع عليها الباحث من نجل المؤلف السيِّد علي هادي كهال الدين، بتاريخ ٢١/ ١٠/ ٢٨م.
  - (٣٤) هديل عبد الجواد، المصدر السابق، ص ٩٠ ٩١.
- (٣٥) مقابلة شخصية للباحث مع علي هادي كهال الدين في دارة الواقعة في شارع (٤٠)، الحلَّة، بتاريخ٢٢/ ١٠/١٣م.
  - (٣٦) جريدة البلاد، العدد (٧٣٤)، بتاريخ ٢٦ تشرين الثاني ١٩٣٦م.
  - (٣٧) جريدة الفجر الجديد، العدد (٤٥٧)، بتاريخ ٣٠ تموز ١٩٤١م.
  - (٣٨) جريدة صوت الأحرار، العدد (٣٥٤)، بتاريخ ١٠ أيلول ١٩٤٧م.
- (٣٩) مقابلة شخصية للباحث مع علي هادي كهال الدين في داره الواقعة في شارع (٤٠)، الحلّة، بتاريخ ٢٣/ ١٠/١٣م.



## السيِّد هادي كمال الدين وملامح من جهوده الفكريَّة ١٩٠٥-١٩٨٦

- (٤٠) جريدة التوحيد، العدد (١)، بتاريخ ٢١ كانون الثاني ١٩٥٩م.
  - (٤١) هديل عبد الجواد حسن، المصدر السابق، ص١١٢.
    - (٤٢) المصدر نفسه، ص١١١.
    - (٤٣) هادي كمال الدين، الثنائيات، ص٨٧.
      - (٤٤) المصدر نفسه، ص١٠١.
  - (٤٥) هادي كمال الدين، الثنائيات، المصدر السابق، ص١٠٤.
- (٤٦) مقابلة شخصية للباحث مع علي هادي كمال الدين في داره الواقعة في شارع (٤٠)، الحلَّة، بتاريخ ٢٣/١٠/٢٣م.
  - (٤٧) هادي كمال الدين، من مخازي الشيوعين، مطبعة القضاء، النجف الأشرف، ١٩٥٩، ص٢٢.
    - (٤٨) المصدر نفسه، ص٢٢.
    - (٤٩) المصدر نفسه، ص٢٣.
    - (٥٠) المصدر نفسه، ص٢٣.
    - (٥١) المصدر نفسه، ص٢٤.
    - (٥٢) المصدر نفسه، ص٥٢.
    - (٥٣) المصدر نفسه، ص٢٥.
- (٤٥) كارل ماركس (١٨٨٣, ١٨٨٨م): فيلسوف ألماني ومفكّر اجتهاعي واقتصادي، أصدر البيان الشيوعي بالتعاون مع إنجلز، وأسّس لمفهوم الشيوعيّة، من مؤلّفاته (راس المال)، و(بؤس الفلسفة). للمزيد من التفاصيل يُنظر: كاريو هنت، قاموس الشيوعيّة، ترجمة: عمر الاسكندري، دار الكتاب المصري، القاهرة، ١٩٥٦، ص٣-١٣.
  - (٥٥) هادي كمال الدين، من مخازي الشيوعيين، المصدر السابق، ص١٥.
    - (٥٦) المصدر نفسه، ص١٦.
    - (٥٧) المصدر نفسه، ص٢٠.
- (٥٨) صباح مهدي رميض، صحافة العهد الملكي مصدر لدراسة تاريخ العراق المعاصر (أبحاث ودراسات)، مؤسّسة مصر مرتضي للكتاب العراقي، بيروت، ٢٠١٠، ص ١٧.
  - (٥٩) جريدة التوحيد، العدد (١٢)، بتاريخ ٢٦ نيسان ١٩٥٩م.
  - (٦٠) جريدة التوحيد، العدد (٢٧)، بتاريخ ١٢ أيلول، ١٩٥٩م.
  - (٦١) جريدة التوحيد، العدد (٤٠)، بتاريخ ١٩ كانون الأول، ١٩٥٢م.
    - (٦٢) جريدة التوحيد، العدد (٢١)، بتاريخ ١٨ تموز، ١٩٥٩م.







- (٦٣) هادي كمال الدين، الثنائيات، المصدر السابق، ص١٠٣.
  - (٦٤) المصدر نفسه، ص١٠٣.
- (٦٥) السيِّد هادي كمال الدين، الثنائيات، المصدر السابق، ص٨.
  - (٦٦) المصدر نفسه، ص٧٨.
- (٦٧) يُنظر: هادي كمال الدين، ما وراء الستار أو الصواعق، المصدر السابق، ص٢٣٣.
  - (٦٨) جريدة الامل الغرّاء، العدد (٣٨)، بتاريخ ٣٠ كانون الأوّل ١٩٦٧م.
- (٦٩) يُنظر: السيِّد هادي كهال الدين، أكثر من ألف بيت في مديح أهل البيت الله دار الأرقم للطباعة، الجِلَّة، ٢٠٠٧، ص ١ ١٤٠.
  - (۷۰) هادي كمال الدين، من مخازي الشيوعيين، المصدر السابق، ص٥-٥٣.
    - (٧١) المصدر نفسه، ص٣٥, ٥.
    - (۷۲) المصدر نفسه، ص ۲۳, ۱.
- (٧٣) هادي كمال الدين، فقهاء الفيحاء أو تطوّر الحركة الفكريّة في الحِلَّة، مكتبة الزين، بغداد، ١٩٧٦ ها ص٤.
- (٧٤) هادي كمال الدين، ما وراء الستار أو الصواعق الصواقع، دار الأرقم للطباعة، الحِلَّة، ٢٠٠٩، ص١٠.
  - (٧٥) المصدر نفسه، ص١ -٣٣٦.
- (٧٦) يُنظر: هادي كمال الدين، تحفة الحضر والإعراب في علم النحو والإعراب، مطبعة النعمان، النجف الأشه ف، ١٩٧٤، ص ١-٢٠١.
- (۷۷) أسعد محمَّد علي النجّار، الـدرس النحوي في الحِلَّة، مؤسسة دار الصادق للنشر، ٢٠١٠م، ص٥٢.
  - (٧٨) هادي كمال الدين، تحفة الحضر والإعراب في علم النحو والإعراب، المصدر السابق، ص٧.
    - (٧٩) أسعد محمَّد النجار، المصدر السابق، ص٦٣.





#### قائمة المصادر

## الكتب العربية والمعربة

- ١. أسعد محمَّد علي النجّار، الـدرس النحوي في الحِلَّة، مؤسسة دار الصادق للنشر، بابل،
  ٢٠١٠م.
- ر. صباح مهدي رميض، صحافة العهد الملكي مصدر لدراسة تاريخ العراق المعاصر (أبحاث ودراسات)، موسسة مصر مرتضى للكتاب العراقي، بيروت، ۲۰۱۰م.
- ٣. صباح نوري المرزوك، معجم المؤلفين والكتّاب العراقيين، ٢٠٠٠, ١٩٧٠م، بيت الحكمة، عنداد، ٢٠٠٢.
- . طه باقر، من تراثنا اللغوي القديم ما يسمّى في اللغة العربية الدخيل (معجم ودراسة»، ط٢، ببروت، مكتبة لبنان، ٢٠٠١م.
- عامر جابر تاج الدین، معالم مضیئة من تاریخ الحِلَّة، ۱۹۷۰, ۱۹۲۰م، مرکز بابل للدرسات الحضاریة والتاریخیة، جامعة بابل، ۲۰۰۹م.
- عبد الرضاعوض، أدباء وكتّاب بابل المعاصرون، ج١، منشورات دار الإعلاميّة في المسيب، ٢٠٠٧م.
  - ٧. علي صالح الكعبي، شذرات من تاريخ أسر الحِلَّة وعشائرها، د.ت، د.س.
- الكريم آل نجف، من أعلام الفكر والقيادة، ج٢، مركز الهدى للدراسات الحوزوية،
  النجف، ٢٠٠٨م.
- ٩. عماد عبد السلام رؤوف، التاريخ والمؤرّخون، دار الوراق للنشر المحدودة، بيروت، لبنان،
  ٢٠٠٩.
- ٠١. على هادي عباس المهدا وي، النهضة الفكرية الحديثة في الحِلَّة ١٨٥٠-١٩١٤م، دراسة تاريخية، دار الضياء، النجف الأشرف، ٢٠١١م.
- ١١. علي هادي عباس المهداوي والحِلّة في العهد العثماني المتأخر ١٨٦٩ ١٩١٤م، بيت الحكمة،
  بغداد، ٢٠٠٢.







- ١٢. كاريو هنت، قاموس الشيوعيّة، ترجمة: عمر الاسكندري، دار الكتاب المصري، القاهرة، ١٩٥٦ م.
- ١٣. عز الدين علي بن محمّد بن عبد الكريم، الكامل في التاريخ، المطبعة الحسينيّة، بيروت، د.ت.
  - ١٤. كامل حسون القيّم، تاريخ الصحافة في الحِلَّة، دار الصادق ١٩٤٨، الحِلَّة، ٢٠٠٨م.
- ١٥. محمّد حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج٢، مكتبة اية الله المرعشي،
  قم، إيران، ١٤٠٥هـ.
- ١٦. ميثم عبد الخضر جبار علي السويدي، سـدّة الهنديّة وآثارها الاقتصاديّـة على الحِلَّة، مركز بابل للدراسات الحضاريّة والتاريخيّة، جامعة بابل، ٢٠٠٧م.
  - ١٧. هادي كمال الدين، من مخازي الشيوعيين، مطبعة القضاء، النجف الأشرف، ٩٥٩.
- ١٨. هادي كمال الدين، التشطير والتخميس، ج٢، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، ١٩٦٧م.
- ١٩. هادي كمال الدين، تحفة الحضر والأعراب في علم النحو والإعراب، مطبعة النعمان،
  النجف الأشرف، ١٩٧٤.
- ٢. هادي كمال الدين، فقهاء الفيحاء أو تطور الحركة الفكريّة في الحِلَّة، مكتبة الزين، بغداد، ١٩٧٦م.
- ٢١. هادي كيال الدين، أكثر من ألف بيت في مديح أهل البيت، دار الأرقم للطباعة، الجِلَّة،
- ٢٢. هادي كهال الدين، ما وراء الستار أو الصواعق الصواقع، دار الأرقم للطباعة، الحِلَّة، الحِلَّة، ٢٠٠٩م.
  - ٢٣. هادي كمال الدين، الثنائيّات، دار الأرقم للطباعة، الحِلَّة، ٢٠٠٩م.
- ٢٤. هديل عبد الجواد حسن، الحياة الثقافيّة في الجِلَّة ١٩٥٨-١٩٦٨م، مركز بابل للدرسات الحضاريّة والتاريخيّة، جامعة بابل، ٢٠٠٩.

# الرسائل والأطاريح

٢٥. محمد سامي كريم الشمري، الحياة الاجتماعيّة في لواء الحِلَّة ١٩٣٢ - ١٩٥٨م، رسالة ماجستير، كلية التربية للعلوم الإنسانيّة، جامعة بابل، ٢٠١٢م.

## الو ثائق

٢٦. كتاب من دائرة المعارف الإيرانية بطهران، حصل عليها الباحث من نجل المؤلّف السيّد علي هادي كمال الدين بتاريخ ٢١/ ١٠/١٠ م.





## الجرائد والمحلات

- ۲۷. خليل البصير، الدرر المنظومة والصرر المختومة، تحقيق: عماد عبد السلام رؤوف، بغداد، عجلة المجمع العلمي العراقي، العدد (٢٥)، ١٩٧٥م.
- ٢٨. سمير حسن الشمري، الدكتور رحيم نعمة العزاوي وجهوده في تدربس اللغة العربية،
  مجلة جامعة بابل، العدد (١)، ٢٠٠١.
  - ٢٩. جريدة البلاد، العدد (٧٣٤)، بتاريخ ٢٦ تشرين الثاني ١٩٣٦م.
  - ٣٠. جريدة الفجر الجديد، العدد (٤٥٧)، بتاريخ ٣٠ تموز ١٩٤١م.
  - ٣١. جريدة الأمل الغرّاء، العدد (٣٨)، بتاريخ ٣٠ كانون الأوّل ١٩٦٧م.
    - ٣٢. جريدة الجنائن، العدد (١٢٩)، بتاريخ ٩/ ١٢/ ٢٠٠٢م.
    - ٣٣. جريدة صوت الأحرار، العدد (٣٥٤)، بتاريخ ١٠ أيلول ١٩٤٧م.
      - ٣٤. جريدة التوحيد، العدد (١)، بتاريخ ٢١ كانون الثاني ١٩٥٩م.
        - ٣٥. جريدة التوحيد، العدد (١٢)، بتاريخ ٢٦ نيسان ١٩٥٩م.
        - ٣٦. جريدة التوحبد، العدد (٢٧)، بتاريخ ١٢ أيلول، ١٩٥٩م.
      - ٣٧. جريدة التوحيد، العدد (٤٠)، بتاريخ ١٩ كانون الأوّل ١٩٥٢م.
        - ٣٨. جريدة التوحيد العدد (٢١)، بتاريخ ١٨ تموز ١٩٥٩م.

## المقابلات الشخصية

٣٩. مقابلة شخصية للباحث مع على هادي كمال الدين في داره الواقع في شارع (٤٠)، الحلَّة، بتاريخ ٢٠/١٠/١٣م.



