



# ملخّص البحث

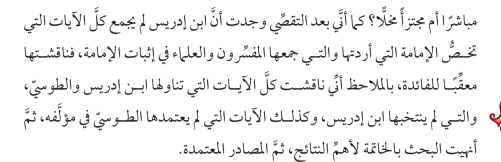
ابن إدريس (ت ٩٨ هه)، الذي يمثِّل الجانب المعارض لآراء الطوسيّ، وهو أوَّل من خالف أقوال الشيخ الطوسيّ (ت ٢٠ ٤هه)، ولكنَّه في الوقت نفسه كان معترفًا بعظم شأنه واستحكام تآليفه، معجبًا بها، وخاصَّة في كتابه (التبيان)، وقد بلغ من إعجابه به أن لخصه وسيَّاه (مختصر التبيان).

على أنَّ العمل في هذه البحث اقتصر على انتخاب ما انتخبه ابن إدريس من الآيات التي تخصُّ الإمامة، وكانت خطَّة البحث أن يقسم حسب الآيات القرآنيَّة، التي تثبت الإمامة، فتقصَّيت أغلبها عند المفسِّرين وعلماء الشيعة الإماميَّة، والآيات كثيرة على طول القرآن لمن أراد البحث، ولكن أخذت الأشهر في إثبات الإمامة، ثمَّ جمعت النصوص المنتخبة عند ابن إدريس في كتابه المنتخب، تحقيق وتقديم السيِّد محمَّد مهدي الموسويّ الخرسان، ط١، سنة ١٤٢٩ه/ ٢٠٠٨م، نشر العتبة العلويَّة المقدَّسة، ولم يقتصر البحث في المنتخب، فقد استعنت بكتاب إكمال النقصان للمحقِّق نفسه، ويبدو أنَّ ابن إدريس والدليل على ذلك أني لم أقف فيه على أيً مناقشة أو إيرادٍ أو إشكالٍ على ما فيه، ولم يعترض عليه في شيء، ومن شمَّ كان عملي متابعة نصوص ابن إدريس، من حيث نقلِها مباشرةً أو بانتخابها أم اجتزائها؟ ومن ثمَّ ناقشت النصوص التي أخذها ابن إدريس من عين الإمامة؟ وهل ناقش ابن إدريس هذه النصوص القرآنيَّة، وهل إنَّها تناولت الإمامة عند الطوسيّ وعلى دربه تكلم ابن إدريس عن عن الإمامة؟ وهل ناقش ابن إدريس هذه النصوص بالنقد والتحليل أم انه نقلها نقلًا





آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا

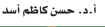












#### **Abstract**

Ibn Idris (D. 598 AH), who represents the opposing side of Tusi's views and is the first to violate the sayings of Sheikh Tusi (D. 460 AH), but at the same time he was recognized for his greatness and his authorship continued to be admired by it, especially in his book (Al-Tabyan), and he admired that he summed it up He called it (Mukhtaser Al-Tabyan).

However, the work in this research was limited to the election of the verses that Ibn Idris elected regarding Al- Imama and the research plan was to divide according to the Qur'anic verses that prove Al- Imama. I investigated most of them among the commentators and Shi'a scholars in front and there are many verses along the Qur'an for those who wanted to search but took the famous in proving Al- Imama, then collected the texts elected by Ibn Idris in his book The Elected Realization and Presentation of Al-Said Muhammad Mahdi al-Musawy al-Khursan, 1st Ed., printed 1429 AH/2008 AD, published Imam Ali Holy Shrine.

The search was not limited to this book, as I used another





book to complete the decrease for the investigator himself. It seems that Ibn Idris was greatly impressed with the book of explanation, Which made him seek him, so I am short for his abbreviation, and the evidence for this is that I did not find in it any discussion, revenue or confusion about what is in it, and he did not object to it in anything, And then my work was to follow up on the texts of Ibn Idris, as did he transmit it directly or by electing him, or did he break it, and then I discussed the texts that Ibn Idris took from the Qur'anic texts, and whether they dealt with Al-Imama at Tusi and on his path, Ibn Idris spoke about Al- Imama, Did Ibn Idris discuss these texts with criticism and analysis, or did he transmit them directly or partially, and did Tusi want them to prove or address them as an interpreter.

Also, after the investigation, I found that Ibn Idris did not collect all the verses that pertain to Al-Imama that I wanted, and that the commentators and scholars gathered in proving Al-Imama, so I discussed it as a commentary of benefit. Notably, I discussed all the verses that Ibn Idris and Al-Tusi dealt with and which Ibn Idris did not elect and which Tusi did not approve, then I finished the research with the conclusion of the most important results and then the approved sources.







# مقدِّمة البحث

الحمـدُ لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين، وعلى آله وصحبه المنتجيين، ويعد...

لـــ القرآن هو المعجزة الخالدة، وهو حجَّة الله وحجَّة رسوله على الخلق، وهو البرهان الصادق لما جاء به النبيُّ عَيِّكُ ، وهو المرشد إلى مصالح الخلق أجمعين إلى قيام يوم الدين، لهذا كله جنَّدت الأمَّة طاقاتها منذ العهد الأوَّل للرسالة الإسلاميَّة، فتطوَّعت على حفظه وتلاوته والتمسُّك به بقدر ما جهدوا، فمنهم من أصاب المراد، وهم الذين اتَّبعوا كتاب الله تعالى، وأخذوا تنزيله وتأويله من الراسـخين في العلم وهم أهل بيته الله الله القرآن فيه آيات محكمات وأُخر متشابهات، لا يعلمها كلَّ واحدٍ من المسلمين، بل و لا كلُّ الذين أُنزل القرآن بلسانهم، وإن كان إنزاله بلسانٍ عربيٌّ مبين، فليس كلُّ العرب يعلمون تنزيلًا وتأويلًا، وظاهرًا وباطنًا، وناسخًا ومنسوخًا. ومنهم من طوَّحت به الحقيقة ولم يصب المراد، وكلُّ أجره على الله؛ لأنَّ القرآن حمَّال ذو وجوه، لا يعرف مراده إلَّا من حباه الله بالعلم اللدنِّيِّ ورسخ في العلم، فكان أوَّل مفسِّر للقرآن هو النبيِّ عَيْنِهُ، فالقرآن أحد الثقلين اللذين تركهما النبيِّ عَيْنَهُ في أمَّته، وألزم التمسُّك بها قـولًا وعملًا، ومـن بعده أهل بيته الله الله الله الله الله الأولى، ثمَّ جـاء في المرتبة الثانية الصحابة ومن تبعهم بإحسان، ثمَّ في المرتبة الثالثة علماء الأمَّة الذين تفاوتوا في فهمهم بحسب مداركهم وقابليًّا تهم، لذلك صار العلماء يكتبون التفاسر، وكلُّ حسب المنهج الذي نهجه في طلبه للمراد من الآيات القرآنيَّة، فمنهم من نهج للتفسير بالمأثور، سواء





#### آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا



وبذلك أشرقت على أسماء التفسير مصنِّفون أجادوا وامتازوا بمواهب وعبقريات وسُجِّلت أسماؤهم في قائمة روَّاد المفسِّرين وجهابذة العلم، وأصبحوا منارًا يُحتذى بهم، ومنهم شيخ الطائفة الطوسيّ الذي كرَّس حياته لخدمة الدين والمذهب، بإنتاجه الغزير، ومنها كتابه في تفسير القرآن الكريم الموسـوم بـ(التبيان في تفسير القرآن)، السِّفر الكبير والأثر المتميِّز، الذي يعدُّ أوَّل تفسير منهجيٍّ يمثِّل آراء المذهب الشيعيّ الإماميّ.

وكان ابن إدريس (٩٨ ٥هـ)، الذي يمثِّل الجانب المعارض لآراء الطوسيّ، وهو أوَّل من خالف أقواله، لكنَّه كان معترفًا بعظم الشأن واستحكام التأليف والبنيان، معجبًا بكتابه (التبيان)، وقد بلغ من إعجابه به أن لخَّصه وسيَّاه (مختصر التبيان)، الذي قال عنه المحقِّق في مقدِّمة تحقيقه: «الذي شغف به حبًّا الشيخ ابن إدريس؛ فعكفَ عليه بانتخابه المفيد».

على أنَّ العمل في هـذه البحـث اقتصر عـلى انتخاب مـا انتخبه ابـن إدريس من الآيات التي تخصُّ الإمامة، وكانت خطَّة البحث أن يقسَّم بحسب الآيات القرآنيَّة التي تُثبت الإمامة، فتقصَّيت أغلبها عند المفسِّرين وعلماء الشيعة الإماميَّة، والآيات كثيرة على طول القرآن لمن أراد البحث، ولكن أخذت الأشهر في إثبات الإمامة، ثمَّ جمعت النصوص المنتخبة عند ابن إدريس في كتابه المنتخب، تحقيق وتقديم السيِّد محمَّد مهديّ الموسويّ الخرسان، ط١، سنة ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م، نشر العتبة العلويَّة المقدَّسة، ولم يقتصر البحث في المنتخب، فقد استعنت بكتاب (إكمال النقصان) للمحقِّق نفسه، الذي قال في ثنايا مقدِّمة التحقيق: «ولو سلمت لنا نسخته من أوَّها لقر أنا فيها الداعي







إلى عمله ذلك، ولكن مع الأسف الشديد إنّا لم نعثر على نسخة كاملة من المنتخب، وما وصلت نسخته بعضه يبدأ بالآية (١٠٨) سورة البقرة، وبعضه يبدأ بالآية (١٢٨) من سورة البقرة. ولــــًا عزمت على إصدار مجموعة أعال ابن إدريس كاملة باسم (موسوعة ابن إدريس)، وكان منها منتخب التبيان، رأيت من تمام الإحسان إكمال النقصان بأخذه من كتاب التبيان على النهج الذي ارتضاه ابن إدريس، وفي هذا سدُّ فراغ من دون تكلُّفٍ في القول، وما دام القصد محمودًا، فلا غضاضة فيه، والله سبحانه من وراء القصد».

ويبدو أنَّ ابن إدريس كان معجبًا بكتاب التبيان إلى حدٍّ كبير، ممَّا جعله منشدًّا إليه؛ لذلك أقدم على اختصاره، والدليل على ذلك أنِّي لم أقف فيه على أيِّ مناقشةٍ أو إيرادٍ أو إلله كال على ما فيه، ولم يعترض عليه في شيء، ومن ثمَّ كان عملي المتابعة لنصوص ابن إدريس، من حيث نقلِها مباشرة أو بانتخابها، أم اجتزائها؟ ومن ثمَّ ناقشت النصوص التي أخذها ابن إدريس من النصوص القرآنيَّة، وهل أنَّها تناولت الإمامة عند الطوسيّ وعلى دربه تكلَّم ابن إدريس عن الإمامة؟ وهل ناقش هذه النصوص بالنقد والتحليل، أم أنَّه نقلها نقلًا مباشرًا، أم مجتزاً خلا؟ كما أنِّي بعد التقصِّي وجدت أنَّ ابن إدريس لم يحمع كلَّ الآيات التي تخصُّ الإمامة التي أردتها، والتي جمعها المفسِّرون والعلماء في إثبات الإمامة، فناقشتها معقبًا للفائدة، بالملاحظ أنِّي ناقشت كلَّ الآيات التي تناولها ابن إدريس والطوسيّ، والتي لم ينتخبها ابن إدريس، وكذلك الآيات التي لم يعتمدها الطوسيّ في مؤلَّفه، ثمَّ أنهيت البحث بالخاتمة لأهمِّ النتائج، ثمَّ المصادر المعتمدة.





#### التمهيد

تمثِّل البحوث العقائديَّة الأهميَّة القصوى لأيِّ رسالةٍ ساويَّةٍ، لذلك شدَّدت الأديان الساويَّة على هذا الجانب العقائديِّ المعرفيّ، والرسالة الإسلاميَّة لا تختلف عن الطريق الذي رسمه الله على الأديان التي سبقت الديانة الإسلاميَّة، فقد شدَّد القرآن على صدارتها في قائمة أعمال الإنسان في كونها الراسمة لطريق الإنسان والمجتمع في مختلف شؤونها وجهاتها، فمن ثمَّ احتلَّت موقعًا في الصدارة، وبذلك أصبحت لها عناية خاصَّة.

الواجب الاعتقاديّ المعرفيّ، هو فعلٌ تقوم به النفس بالدرجة الأولى، والإمامة هي حقيقة تكوينيَّة وصفة خارجيَّة وسفارة إلهيَّة، كما هو الحال في النبوَّة، وإن اختلفت عنها سنخًا، فالبحث حول الإمامة ليس بالبحث السهل؛ لبعد دلالتها وتعدُّد جهاتها، كيف لا وهي مسيرة النبوَّة التكامليَّة، إلَّا أنَّها ليست بنبوَّة، والبحث فيها صعبٌ مستصعبٌ، ويصعب أكثر إذا أراد الباحث التعرُّض إلى كلِّ الشبهات والإشكالات التي طُرحت وما زالت تُطرَح وتتداول، فالبحث حول الإمامة قد يكون أشتَّ من البحث حول الواجبات الاعتقاديَّة الأخرى، فمثلًا الإمامة تعدُّ ممارسةً اعتقاديَّةً وعمليَّةً للإيمان، وهذا بدوره يمثِّل جانبًا آخر من الإيهان بالله، وهو جانب الانصياع والطاعة لمن أمر الله بطاعتهم، لذا كان الاهتمام به وإعطاؤه الأولويَّة في البحث؛ لإثبات أنَّ الحقَّ تعالى أبقي هذا الاتِّصال بين الأرض والسماء.

الإمامةُ لغةً: مصدر من الفعل(أمَّ) والائتمام: مصدر الأمة، ائتمَّ بالإمام إمة، هي الإمامة، وكلُّ من اقتُدي به، وقدَّم في الأمور فهو إمام(١١)، أو هي: الإمام كلَّ من ائتمَّ به







قوم كانوا على الصراط المستقيم أو كانوا ضالِّين... والجمع: أَنمَّة، وإمام كلِّ شيءٍ قيَّمه والمصلح له (٢٠)، أو هي: الطريق الواسع، وبه فُسِّر قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾ (٣)، أي: بطريق يُؤم، أي: يقصد فيتميَّز (٤).

أمّا اصطلاحًا: فهي نيابةٌ عن الرسول عَلَيْهُ في إقامة الدين، بحيث يجب على كافّة الأمّة الاتّباع (٥)، أو هي: «الإمامة موضوعة لخلافة النبوّة في حراسة الدين وسياسة الدنيا» (١)، أي: خلافة الرسول عَلَيْهُ في إقامة الدين، بحيث يجب اتّباعه على كافّة الأمّة، فهي خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا (٧)، وقال آخر: «رئاسة عامّة في أمور الدين والدنيا لشخص من الأشخاص نيابةً عن النبيّ (٨).

وقد أجمع المسلمون على وجوبها إلّا الأصمُّ من قدماء المعتزلة من عدم وجوبها، إذا تناصفت الأمَّة ولم تتظالم، وقال المتأخِّرون من أصحابه: إنَّ هذا القول غير مخالف لما عليه الأمَّة؛ لأنَّه إذا كان لا يجوز في العادة أن تستقيم أمور الناس من دون رئيس يحكم بينهم، فقد قال بوجوب الإمامة على كلِّ حالٍ، ووافق الأصمُّ بذلك النجدات من الخوارج، واختلفوا في دليل وجوبها، هل هو العقل أو الشرع، أو هما معًا في كلام (٩)، وانعقاد الإجماع على فريقين:

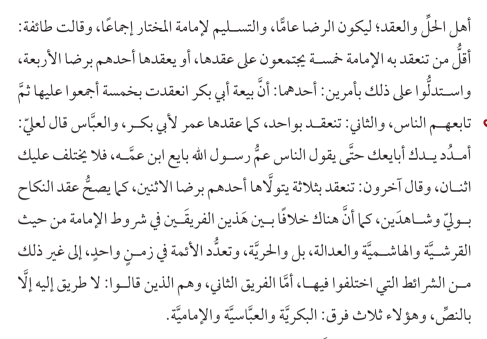
أحدهما: أنَّ الإمامة تثبت بالاتَّفاق والاختيار، والثاني: بأنَّها ثبتت بالنصَّ والتعيين. والفريق الأوَّل هم جمهور أهل السنَّة ومعظم الخوارج والزيديَّة من الشيعة، وفي هذا الفريق من يذهب إلى أنَّها تثبت أيضًا بالقهر والغلبة، فكلُّ من غَلَب بالسيف وصار إمامًا وسمِّي أمير المؤمنين؛ فلا يحلُّ لأحدٍ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيت ولا يراه إمامًا، برًا كان أو فاجرًا، وأنَّه لا ينعزل بالفسق والظلم وتعطيل الحدود، ولا يُخلع ولا يجوز الخروج عليه.

واختلف القائلون بالاختيار في كيفيَّة انعقادها، فقالت طائفة: لا تنعقد إلَّا بجمهور









فرقة البكريَّة قالت: إنَّ النبيِّ عَلَيْ نصَّ على أبي بكر إشارةً، وهم جماعة من الحنابلة وأصحاب الحديث وبعض الخوارج، وقالت الراونديَّة: إنَّه نصَّ على عمِّه العبَّاس تلويجًا، وقد نشأت هذه الطائفة في صدر الدولة العبَّاسيَّة، وناصر هم الجاحظ في رسالة سهاها (العبَّاسيَّة)، ثمَّ انقرضت هذه الطائفة في زمن قصير، وقالت الإماميَّة: نصَّ على علي علي تصريحًا وتلويجًا، وأنَّ الإمامة عهد الله الذي لا خيرة للعباد فيه، وأمَّها إمرة إلهيَّة كالنبوة، وإن كانت دونها مقامًا وبعدها منزلةً، ولا يجوز للنبي علي أن يترك أمَّته هملًا، يرى كلُّ واحدٍ رأيا، ويسلك كلُّ واحدٍ سبيلًا، فلا بدَّ من تعيين الإمام والنصِّ عليه حسمًا للخلاف، وقطعًا لدابر الفتنة، والخلاف في الإمامة بين المسلمين واقعٌ بالفعل من صدر الإسلام إلى يوم النَّاس، حتَّى قال الشهرستانيّ: «أعظم خلاف بين الأمَّة خلاف طدر الإمامة، إذ ما سُلَّ عيف إلا إسلام على قاعدة دينيَّة في كلِّ زمانٍ مثل ما سلَّ على الإمامة في كلِّ زمان المسنَّفات حولها (١١٠).







## آية الخلافة

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِـدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١١).

قال ابن إدريس في تفسير هذه الآية: «المعنى: قال أبو عبيدة: (إِذْ) زائدة، والتقدير: (قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ)، وهي تُحذف في مواضع، قال الأسود بن يعفر (١٣٠):

وإذا وذلك لا مهاه لذكره والدهر يعقب صالحًا بفساد (١٤) معناه: وذلك لا مهاه لذكره. قال عبد مناف بن مربع وقيل ابن ربع الهذليّ (١٥):

حتَّى إذا أسلكوهم في قتائدة شكر كما تطرد الجمَّالة السَّرِّدالات، الطوضع الَّذي فيه قتاد كثير، والشل: الطرد، ومعناه حتَّى أسلكوهم، والقتائد: الموضع الَّذي فيه قتاد كثير، والشل: الطرد، والجمَّالة: الجمالون، والشرِّد الإبل التي تشرد عن مواضعها، وتقصد غيرها وتطرد عنها. وهذا الَّذي ذكره ليس بصحيح؛ لأنَّ (إذ) حرف يأتي بمعنى الجزاء، ويدلُّ على مجهول من الوقت، ولا يجوز إبطال حرفٍ كان دليلًا على معنى في الكلام إلَّا لضرورة، وليس المعنى في البيتين على البطلان بطل معنى الكلام المعنى الكلام اللهني أراد الشاعر؛ لأنَّ الأسود أراد بقوله: وإذا الَّذي نحن فيه وما مضى من عيشنا. وأراد بقوله ذلك الإشارة إلى ما تقدَّم وصفه من عيشه الَّذي كان فيه لا مهاه لذكره، يعني لا طعم له، ولا فضل لأعقاب الدهر ذلك بفساد، ومعنى قول عبد مناف بن مربع: حتَّى إذا أسلكوهم في قتائدة، إنَّ قوله: اسلكوهم مثلًا يدلُّ على معنًى محذوف، واستغنى عن ذِكره بدلالة (إذا) عليه فحذف، كما قال النمر بن تولب (۱۷):





فإنَّ المنيَّة من يخشها فسوف تصادف أيناً يريد أينها ذهب، وكما يقول القائل: من قبلُ ومن بعدُ، يريد من قبل ذلك، ومن بعد ذلك، ويقول القائل: إذا أكرمك أخوك فأكرمه وإذا لا، فلا يريد، وإذا لم يكرمك فلا تكرمه، ومن ذلك قول الشاعر:

فإذا وذلك لا يضرك ضرة في يوم أسأل نائلًا أو أنكد وكذلـك لو حــذف (إذا) في الآية؛ لاسـتحالت عن معناها الَّذي تفيــده (إذ)؛ لأنَّ تقديره: ابتدأ خلقكم إذ قال ربُّك للملائكة، قال الزَّجَّاج والرمَّانيّ: أخطأ أبو عبيدة؛ لأنَّ كلام الله لا يجوز أن يُحمل على اللغو مع إمكان حمله على زيادة فائدة، قال: ومعنى (إذ): الوقت، وهي اسم كيف يكون لغوًا؟ قال: والتقدير الوقت، والحجَّة في (إذ) أنَّ الله ﷺ ذكر خلق الناس وغيرهم، فكأنَّه قال: ابتدأ خلقك إذ قال ربُّك للملائكة، وقال الفضل: ليَّا امتنَّ الله بخلق السهاوات والأرض، ثمَّ قال: وإذ قلنا للملائكة ما قلناه، فهـو لعلمه عليكم وتعظيم لأبيكم، واختار ذلك الحسـن بن عليّ المغربيّ. وقال الرمَّانيّ والزهريّ: اذكر إذ قال ربُّك.

وقوله تعالى: ﴿لِلْمَلَائِكَةِ﴾، والملائكة جمع، غير أنَّ واحدهم بغير همز أكثر، فيحذفون الهمزة ويحرِّكون اللام التي كانت ساكنة لو همَّز الاسم إلى اللام، فإذا أجمعوا ردُّوه إلى الأصل وهمَّزوا، كما يقولون: رأى، ثمَّ يقولون يرى بلا همز، وذلك كثير، وقد جاء مهموزًا في واحدة، قال الشاعر:

فلست بأنسى ولكن ملأكا تنزَّل من جو السماء يصوب(١٩) وقد يقال في واحدهم: مألك، مثل قولهم: جبذ وجذب فيقلبونه، وشأمل وشمأل، ومن قال: مألك يجمعه ملائك بلا هاء مثل أشعث وأشاعث، قال أميَّة ابن







أبي الصلت (٢٠):

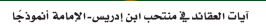
وفيها من عباد الله قوم ملائك ذللوا وهم صعاب (۲۱) واصل الملأك الرسالة، قال عدي بن زيد العباديّ (۲۲):

أبلغ النعبان عنبي مسلاكًا أنَّه قد طال حبسي وانتظاري (٣٣) وقد ينشد ملأكا ومألكا على اللغة الأخرى، فمن قال: ملأكا فهو مفعل من لاك إليه يليك إذا أرسل إليه رسالة، ومن قال مألكا فهو مفعل من ألكت إليه إلاكة إذا أرسلت إليه مألكة وألوكا، وكما قال لبيد بن ربيعة (٢٤):

ألكني إليها عمرك الله يا فتى بآية ما جاءت إلينا تهاديا (٢٢) يعني أبلغها رسالتي، فسمِّيت الملائكة ملائكة بالرسالة؛ لأنّها رسل الله بينه وبين أنبيائه، ومن أرسل من عباده، هذا عند من يقول: إنَّ جميع الملائكة رسل، فأمّا ما يذهب إليه أصحابنا أنَّ فيهم رسلًا وفيهم من ليس برسل، فلا يكون الاسم مشتقًا، بل يكون علما أو اسم جنس، إنَّ جميعهم ليسوا رسل الله؛ لقوله تعالى: ﴿يَصْطَفِي مِنْ الْمَلائِكَةِ رُسُلًا ﴾ وأو اسم جنس، إنَّ جميعهم ليسوا رسل الله؛ لقوله تعالى: ﴿يَصْطَفِي مِنْ الْمَلائِكَةِ رُسُلًا ﴾ وأنوا جميعًا رسلًا، لكانوا جميعًا مصطفين؛ لأنَّ الرسول لا يكون إلَّا ختارًا مصطفى، وكها قال: ﴿وَلَقَدُ اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْم عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (٢٩).

وقوله: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ ﴾، أي فاعلٌ وخالقٌ، وهما يتقاربان، قال الرمَّانيّ: حقيقة الجعل: تصيير الشيء على صفة، والإحداث حقيقة: إيجاد الشيء بعد أن لم يكن موجودًا، والخليفة: الفعيلة من قولهم: خلف فلان فلانًا في هذا الأمر: إذا قام مقامه فيه بعده؛ لقوله





تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلائِفَ فِي الأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (٣٠)، يعني بذلك: أبدلكم في الأرض منهم، فجعلكم خلفًا في الأرض من بعدهم، وسمِّي الخليفة خليفة من ذلك؛ لأنّه خلف مَن كان قبله، فقام مقامه. الخلّف - بتحريك اللام - يقال: فيمن كان صالحًا- وبتسكين اللام- إذا كان طالحًا، قال الله تعالى: ﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْـفٌ أَضَاعُــوا الصَّلاةَ﴾(٣١). وروي عــن النبيَّ ﷺ أنَّه قال: «ينقل هــذا العلم من كلِّ خلف عدوله»(٣٢)، وقال قوم: سمَّى الله تعالى آدم خليفةً؛ لأنَّه جعل آدم وذريَّته خلفاء الملائكة؛ لأنَّ الملائكة كانوا سكَّان الأرض. وقال ابن عبَّاس: «إنَّه كان في الأرض الجن، فأفسدوا فيها وسفكوا الدماء؛ فأُهلكوا، فجعل الله آدم وذريَّته بدلهم "(٣٣). وقال الحسن البصريّ: «إنَّا أراد بذلك قومًا يخلف بعضهم بعضًا من ولـ د آدم الذين يخلفون أباهم آدم في إقامة الحقِّ وعارة الأرض »(٣٤). وقال ابن مسعو د: «أراد إنِّي جاعل في الأرض خليفة يخلفني في الحكم بين الخلق، وهو آدم، ومن قام مقامه من ولده، وقيل إنَّه يخلفني في إنبات الزرع وإخراج الثهار، وشقِّ الأنهار» (٣٥٠)، وقيل: إنَّ الأرض أراد بها مكَّة، روى ذلك عن ابن سارط، أنَّ النبيِّ عَيَاللهُ قال: «دُحيت الأرض من مكَّة؛ ولذلك سمِّيت أمُّ القرى»(٢٦). قال: دفن نوح وهود وصالح وشعيب بين زمزم والمقام، وقال قوم: إنَّها الأرض المعروفة، وهو الظاهر.

وقوله: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِـدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾، وروى أنَّ خلقًا يقال لهم الجانَّ كانوا في الأرض؛ فأفسدوا وسفكوا الدماء، فبعث الله تعالى ملائكة أجلَتهم من الأرض، وقيل: إنَّ هؤ لاء الملائكة كانوا سكَّان الأرض بعد الجان، فقالوا: يا ربَّنا أتجعل في الأرض من يفسد فيها ويسفك الدماء، على وجه الاستخبار منهم والاستعلام عن وجه المصلحة والحكمة، لا على وجه الإنكار، كأنَّم قالوا: إن كان هذا كم ظننًّا فعرَّ فنا وجه الحكمة فيه. وقال قوم: المعنى فيه إنَّ الله أعلمَ الملائكة إنَّه جاعل في الأرض خليفة،







وإنَّ الخليفة فرقة تسفك الدماء وهي فرقة من بني آدم، فأذن الله للملائكة أن يسألوه عن ذلك، وكان إعلامه إيَّاهم هذا زيادة على التثبيت في نفوسهم أنَّه يعلم الغيب، فكأنَّهم قالوا: أتخلق فيها قومًا يسفكون الدماء ويعصونك، وإنَّما ينبغي أنَّهم إذا عرفوا أنَّك خلقتهم، أن يسبِّحوا بحمدك كما نسبِّح، ويقدِّسوا كما نقدِّس؟ ولم يقولوا هذا إلَّا وقد أذن لهم؛ لأنَّهم لا يجوز أن يُسـألوا ما لا يؤذن لهم فيه ويؤمرون بـه، لقوله: ﴿وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾(٢٧)، فإن قيل: من أين لكم أنَّهم كانوا علموا ذلك؟ قيل: ذلك محذوف؟ لدلالة الكلام عليه، لأنَّا علمنا أنَّهم لا يعلمون الغيب، وليس إذا فسد الجنُّ في الأرض، وجب أن يفسد الإنس، وقوَّة السؤال تدلُّ على أنَّهم كانوا عالِمِين، وجرى ذلك مجرى قول الشاعر:

فلا تدفنوني إنَّ دفني محرَّم عليكم ولكن خامري أم عامر (٢٨)

فحـذف قوله: دعوني للتي يُقال لها إذا أريد صيدها خامري أم عامر، فكأنَّه قال: إنِّي جاعل في الأرض خليفة يكون من ولده إفساد في الأرض وسفك الدماء، وقال أبو عبيدة والزُّجَّاج: إنَّهم قالوا ذلك على وجه الإيجاب، وإن خرج مخرج الاستفهام، كما قال جرير (٣٩):

ألستم خير من ركب المطايا وأندى العالمين بطون راح(١٠٠) فعلى هذا الوجه قال قـوم: إنَّما أخبروا بذلك عن ظنِّهم وتوهَّمهم؛ لأنَّهم رأوا الجنَّ

من قبلهم قد أفسدوا في الأرض وسفكوا الدماء، فتصوَّروا أنَّه إنِ استُخلف غيرهم، كانوا مثلهم، فقال تعالى منكرًا لذلك: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُ ونَ ﴾، وهذا قول قتادة وابن عبَّاس وابن مسعود. وقال آخرون: إنَّهم قالـوه يقينًا؛ لأنَّ الله كان أخبرهم أنَّه يستخلف في الأرض من يفسد فيها ويسفك الدماء، فأجابوه بعد علمهم بذلك بأن





قالوا: ﴿أَتَّجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾، وإنَّما قالوه استعظامًا لفعلهم، أي



كيف يفسدون فيها ويسفكون الدماء، وقد أنعمتَ عليهم واستخلفتهم فيها، فقال: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾، وقال قوم: إنَّهم قالوا ذلك متعجِّبين من استخلافه لهم، أي كيف يستخلفهم وقد علم أنَّهم يفسدون فيها ويسفكون الدماء؟ فقال: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ﴾، والسفك: صبُّ الدماء خاصَّةُ دون غيره من الماء، وجميع المايعات، والسَّفح مثله، لأنَّه مستعمل في جميع المايعات على وجه التضييع، ولذلك قالوا في الزنا إنَّه سِـفَاح؛ لتضييع مائه فيه. والملائكة المذكورون في الآية، قال قوم: هم جميع الملائكة، وقال آخرون- وهو المروي عن ابن عباس والضحَّاك-: إنَّه خطاب لمن أسكنه من الملائكة الأرض بعد الجان، وقبل خلق آدم، وهم الذين أجلَوا الجان عن الأرض، وقال قتادة في قوله: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾، وقد علمت الملائكة من علم الله أنَّه لا شيء عند الله أكبر من سفك الدماء والإفساد في الأرض، قال الله تعالى: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾، من أنَّه سيكون الخليفة رسل وأنبياء، وقوم صالحون وساكنون الجنَّة، وأقوى هذه الوجوه قول من قال: إنَّ الملائكة إنَّما قالت: ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾، على وجه التعجُّب من هذا التدبير، لا إنكارًا له، ولكن على وجه التألُّ والتوجُّع والاغتمام والاستعلام لوجه التدبير فيه، فقال: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾، من وجه المصلحة في خلقهم، وما يكون منهم من الخير والرشد والعلم، وحسن التدبير والحفظ، والطاعة ما لا تعلمون. فإن قيل: الملائكة بمَ عرفت ذلك، إذ لم يمكنها أن تستدرك ذلك بالنظر والفكر؟ قلنا: قد يجوز أن لا يكون خَطَرَ ببالها ذلك إلَّا عندما أعلمهم الله، فلمَّا علموا ذلك، فزعوا إلى المسألة عنه؛ لأنَّ المسألة لمن يتوقَّع سرعة جوابه أو يوثق بعلمه وخبره يقوم مقام النظر والفكر، وقوله: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا﴾، يريدون من ولد آدم الذين ليسوا أنبياء، ولا أئمَّة معصومين، فكأنَّه قال تعالى: إنِّي جاعل في الأرض خليفة يكون له ولد ونسل يفعلون كيت وكيت، فقالوا: ﴿أَتُجْعَلُ،







فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا ﴾، يريدون الولد، وقد بيّنا أنّ الخليفة من يخلف من تقدَّمه، جماعةً كانوا أو واحدًا، فلمّا أخبر الله تعالى الملائكة أنّه يخلق في الأرض عبادًا هم آدم وولده، ويكون خليفة لمن تقدَّمهم من الجنِّ أو غيرهم، قالوا ما قالوا، ويحتمل أن يكون قوله: ﴿مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا ﴾، يريدون البعض لا الكلّ، كما يقال: بنو شيبان يقطعون الطريق، ويُراد بعضهم دون جميعهم.

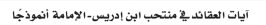
وقوله: ﴿وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾، والتسبيح هو التنزيه من السوء على وجه التعظيم، وكلُّ من عمل خيرًا قصد به الله فقد سبَّح، يقال: فرغت من سبحتي أي من صلاتي، وقال سيبويه: معنى سبحان الله: براءة الله وتنزيه الله من السوء، قال أعشى بنى تغلب (١٤):

أقــول- لما جـاءني فخره- سبحان من علقمة الفاخر(٢٤)

أي براءة من علقمة الفاخر، وهو مشتقٌ من السبح الّذي هو الذهاب، قال الله تعالى: 
﴿ إِنَّ لَكَ فِي اَلنَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ﴾ (٢٠) و لا يجوز أن يُسبّح غير الله وإن كان منزّهًا؛ لأنّه صار علمًا في الدين على أعلى مراتب التعظيم التي لا يستحقها سواه، كها أنَّ العبادة غاية في الشكر لا يستحقها سواه، وقال ابن عباس وابن مسعود: ﴿ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ ﴾ في الشكر لا يستحقها سواه، وقال ابن عباس وابن مسعود: ﴿ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ ﴾ بمعنى نصلي لك، كها قال: ﴿ فَلَوْ لا أَنّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ ﴾ (١٤) ، أي من المصلين، وقال بمعنى نصلي لك، كها قال: ﴿ فَلَوْ لا أَنّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ ﴾ (١٤) ، أي من المصلين، وقال معناه نعظمك بالحمد والشكر على نعمك، وقال قتادة: هو التسبيح المعروف، وقال المفضل: هو رفع الصوت بذكر الله، قال جرير:

قَبَّح الإلهُ وجوه تغلب كلَّما سبَّح الحجيج وهلَّلوا إهلالا(٥٤) وأصل التقديس: التطهير، ومنه قوله: الأرض المقدَّسة أي المطهَّرة، قال الشاعر:





فأدركنه يأخذن بالساق والنسا كها شبرق الولدان ثوب المقدس (٢٠٠٠) أي المطهّر، وقال قوم: معنى نقدًس لك: نصلي لك، وقال آخرون: نقدًس أنفسنا من الخطايا والمعاصي، وقال قوم: نطهً رك من الأدناس أي لا نضيف إليك القبائح، والقدَس: السطل الَّذي يتطهر منه أي يقدس، ويوصف تعالى بأنّه قدُّوس سبُّوح، أي سبحانه أن يكون شريكًا لغيره، طاهر من كلِّ عيب، وقوله: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾، قال قوم: أراد ما أظهره إبليس من الكبر والعجب والمعصية، لِما أمر الله تعالى لآدم، ذهب إليه ابن مسعود، وابن عبّاس، وقال قتادة: أراد من في ذرية آدم من الأنبياء والصالحين، وقال قوم: أراد به ما اختص بعلمه من تدبير المصالح. وقد روي عن أبي عبد الله الله أن كغيرنا، فقال أبو عبد الله الله أخيبوا بها ذكر الله في القرآن، علموا أنبَّم قد تجاوزوا ما ليس لهم؛ فلاذوا بالعرش استغفارًا؛ فأمر الله آدم بعد هبوطه أن يبني لهم في الأرض ما ليس لهم؛ فلاذوا بالعرش استغفارًا؛ فأمر الله آدم بعد هبوطه أن يبني لهم في الأرض بيتًا يلوذ به المخطئون، كها لاذ بالعرش الملائكة المقرَّبون، فقال الله تعالى: إنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾» (٢٤٠).

## تعقيب الباحث

نقل المصنِّف ما عند الطوسيِّ بدون تعقيب(٤٨).

خلف: ضد قدّام، والخلف أيضًا القرن بعد القرن، يُقال: هؤلاء خلف سوء لناس لاحقين بناس أكثر منهم، والخلف أيضًا الرديُّ من القول، يقال: سكت ألفًا ونطق خلفًا، أي سكت عن ألف كلمة ثمَّ تكلَّم بخطأ، والخلف أيضًا الاستقاء، والخلف أيضًا - ساكن اللام ومفتوحها - ما جاء من بعد، يقال: هو خلف سوء من أبيه، وخلف صدق من أبي بالتحريك، إذا قام مقامه الخليفة، فهو من يقوم مقام الغير، ولعلَّ المراد







من الخلافة في كثير من الآيات هو الحلول محل الغابرين في الحياة الدنيويّة، والقيام مقامهم ما الآيات القرآنيَّة التي ذكرت الخلافة جاءت بصيغة المفرد، وهذه لا غبار عليها في أنَّ المقصود بالخلافة هي الخلافة الإلهيَّة، فالمراد بالخلافة في الآيتين اللتين ذكر فيها اللفظ بصيغة المفرد هو القيام مقام الخالق والجاعل جلَّ وعلا، أي: إنَّ المراد منها هو الخلافة الإلهيَّة (٥٠٠)، أمَّا الآيات التي استعملت صيغة الجمع، فهي بحسب القرائن أيضًا تدُّل على الخلافة الإلهيَّة (١٥٠).

الملاحَظ في الآيات هناك لفظ خليفة من غير إضافة أو إشارة إلى المخلوف، ممّا يؤكّد أنّ الإنسان خليفة لمن جعله، وهناك إطلاقٌ ثانٍ يدلُّ عليه الحوار الذي جرى بين الله تعالى، إذ تساءلوا عن معنى جعل خليفة يفسد في الأرض ويسفك الملائكة وبين الله تعالى، إذ تساءلوا عن معنى جعل خليفة يفسد في الأرض ويسفك الدماء، فأجابهم تعالى بأنّه يعلم ما لا يعلمون، ثمّ بيّنت الآية الكريمة الامتحان الذي امتحنه الله للملائكة، الذي منه كُشفت أعلميّة الإنسان وصلاحيّته للاستخلاف، وأنّ الخلافة المقصود فيها هنا ليست إلّا الخلافة الإلهيّة، وإذا كان هذا الأمر الثاني جاريًا في الآية التي محلّ البحث، فإنّ الأمر الأوّل جارٍ في الآيتين معًا، وممّا يؤكد الخلافة إلهيّة أنّ الله عرّ ف آدم للملائكة قبل أن يخلقه أنّه الخليفة، فلو كان المقصود هو من يخلف غيره في الحياة الدنيويّة، لم يكن يصلح أن يعرف بذلك.

الخلافة المطلقة تقتضي كونها شاملة لمختلف شؤون الحياة من جهة، واستيعابها لكلِّ ما استخلف عليه الخليفة من جهة أخرى، ولهذا كان من اللازم أن يكون الخليفة المطلق عاليًا بصفات المستخلف وشؤون ما يستخلف عليه، كها يجب أن تكون له القدرة الضروريَّة للتصرُّف فيه، وهكذا فالخلافة المطلقة الإلهيَّة تتوقَّف على معرفة أسهاء الله الحسنى وصفاته العليا، حتَّى يمكن للخليفة أن يعبِّر عنها، كها تتوقَّف أيضًا على معرفة عامَّة المخلوقات؛ لكى يتمكَّن من تدبيرها وأداء حقِّ الاستخلاف فيها.





ولذلك نجد أنّ الله تعالى علّم آدم الأسماء كلّها علمًا يغنيه عن ذلك، ويحقِّق ملاك إعطاء الخلافة الإلهيَّة، ولم يكن ذلك التعليم بالألفاظ ومداليلها الذهنيَّة، وإنّما كان بالحقائق ومصاديقها الخارجيَّة العينيَّة، ويدلُّ على ذلك الحوار الذي جرى مع الملائكة، إذ إنّه تصوَّروا أنفسهم لائقين لمقام الخلافة الإلهيَّة؛ لقيامهم بالتسبيح والتقديس، فتساءلوا عن الحكمة في جعل خليفة في الأرض، إلّا أنّهم اعترفوا بقصورهم عن احتلال هذا المقام حينها علَّم الله آدم الأسهاء كلّها ثمَّ عرضهم على الملائكة، فقالوا معترفين بالعجز: ﴿قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَمْتَنَا إِنّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾(٢٥).

إنَّ الخلافة الإلهيَّة تدور مدار العلم الشهوديِّ لا الكسبيِّ الحصوليِّ بالأسماء كلِّها، علم علمًا يتلقَّاه الخليفة من الله تعالى بغير واسطة، وهذا هو سرُّ الخلافة ومناطها، ويقصد بالأسماء، الاسم هو ما يُعرف به الشيء، واختلف المفسِّرون في ما هو المراد من الأسماء، فهل هي أسماء الله، أي الألفاظ؟ أو مفاهيمها الذهنيَّة؟ أو الأعيان الخارجيَّة التي تحكي عنه سبحانه؟ أو إنَّ المراد هو أسماء المخلوقات؟ أمَّا كون المراد بها الألفاظ سواء كانت عنه سبحانه؟ أو إنَّ المراد هو أسماء المخلوقات؟ أمَّا كون المراد بها الألفاظ سواء كانت ألفاظًا حاكية عن الله سبحانه أو عن مخلوقاته فلا ينسجم مع ضرورة أنَّ اللغات لم تكن قد وضِعت آنذاك. والمفاهيم الذهنيَّة غير قابلة للنقل والإنباء، فيتعيَّن الاحتمال الثالث، وحينئذٍ فيكون المراد من الأسماء التي أنبأهم بها آدم أسماء تلك الأسماء العينيَّة الحسني، كما يساعد عليه تعبير الأنباء في قوله تعالى: ﴿فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُّ لَاءٍ ﴾(٢٥)، وقوله تعالى: ﴿قالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾(١٠).

ومن المحتمل أن تكون هذه الأسياء هي أسياء الله من جهة، وأسياء لما سواه من جهة أخرى، فإنَّ هؤلاء يتَّصفون تارةً بأنَّهم مظاهر لصفاته العليا، وأخرى خزَّان كهالات المخلوقات على وجهٍ أتم وأعلى، ولعلَّ ممَّا يؤيِّد هذا الاحتمال، الإطلاق الموجود في لفظ الأسياء، وبهذا الوجه من الجمع يمكننا أن نجمع بين الروايات الدالَّة على أنَّها





أسماء الأشماء كالجبال والأودية، وبين ما يدلُّ على أنَّ المعروض على الملائكة هي أنوار المعصومين وأرواحهم الميلاً، وقد ورد أنَّهم الأسماء الحسني (٥٠٠).

وهل تختصُّ الخلافة بآدم الله ؟ لا ريب في أنَّ الخلافة المجعولة في الآية ليست مختصَّة بشـخص آدم الله ؛ فإن الملائكة قالوا: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ بَسَخص آدم الله ؛ فإن الملائكة قالوا: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالُ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٥١)، وهذا المعنى لا يُتصوَّر إلَّا مع وجود كثرة في الأفراد وحياة اجتهاعيَّة معيَّنة، أضف إلى ذلك أنَّ الله تعالى لم يردَّ عليهم بنفي وقوع القتل والإفساد، بل قال: ﴿ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ، مشيرًا إلى رفعة مقام الخليفة.

كما أنّه لا ريب في أنّ مثل هذا المقام الأسمى لا يعطى لكلّ الأفراد فعلًا؛ لأنّ المفسد السافك للدماء لا يليق له ولا يناسبه، وعليه فتكون الخلافة مجعولة لآدم كنوع لا كشخص، وذلك بمعنى أنّه يوجد في النوع الإنسانيّ مَن يحمل صلاحيَّة الوصول إلى هذا المقام الجليل؛ فالإنسان خليفة الله تعالى في أرضه، بها أنّ له العلم بالأسهاء الحسنى، والذي يبدو ممَّا سبق كلّه أنَّ ذلك الإنسان الخليفة هو الغاية القصوى من خلق الإنسان وهناك روايات تشير لهذا المعنى من الآيات.

فقد روى الصدوق بسندين عن الصادق الله تبارك وتعالى علَّم آدم الله أسماء حجج الله كلَّها ثمَّ عرضهم، وهم أرواح، على الملائكة فقال: ﴿فَقَالَ أَنْبِئُونِي إِلَّسْهَاءِ هَوُ لَاءِ ﴾ بأَنْكم أحقُ بالخلافة في الأرض؛ لتسبيحكم وتقديسكم من آدم الله المنافقة في الأرض؛ لتسبيحكم وتقديسكم من آدم الله المنافقة في الأرض؛ لتسبيحكم وتقديسكم من آدم الله المنافقة في الأرض المنافقة في المنافقة في المنافقة في الأرض المنافقة في المنافقة ف

قال تعالى: ﴿قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾، قال الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ وقفوا على عظيم منزلتهم عند الله تعالى ذكره، فعلموا أنَّهم أحقُّ بأن يكونوا خلفاء الله في أرضه وحججه على بريَّته، ثمَّ غيَّبهم عن







وفي تفسير العيَّاشيّ عن أبي العبَّاس عن أبي عبد الله الله عن قول الله: «﴿عَلَّمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُّ لَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾، ماذا علَّمه؟ قال: «الأرضين والجبال والشِّعاب والأودية». ثمَّ نظر إلى بساطٍ تحته، فقال: «وهذا البساط ممَّا علَّمه»»(٥٠).

# آية الإمامة

﴿ وَإِذِ ابْتَكَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ (٥٩).

"قوله: ﴿ابْتَكَى ﴾، الابتلاء: هو الاختبار، وهو مجاز ها هنا؛ لأنَّ حقيقته الأمر من الله تعالى بخصال الإيهان، فسمِّي ذلك اختبارًا؛ لأنَّ ما يستعمل بالأمر منَّا في مثل ذلك على جهة الاختبار والامتحان، فجرى تشبيهًا بها يستعمله أهل اللغة عليه، وقال ابن الاخشاذ: إنَّها ذلك على أنَّه جلَّ ثناؤه يعامل العبد معاملة المختبر الَّذي لا يعلم؛ لأنَّه لو جازاهم بعمله فيهم، كان ظالمًا لهم، والكلهات التي ابتلى الله إبراهيم بها فيها خلاف، فيروى في بعض الروايات عن ابن عبَّاس، وبه قال قتادة، وأبو الجلد: أنَّه أمره إيَّاه بعشرة سنن، خمس في الرأس، وخمس في الجسد، فأمَّا التي في الرأس: فالمضمضة، والاستنشاق،







والفرق، وقصُّ الشارب، والسواك، وأمَّا التي في الجسد: فالحتان، وحلق العانة، وتقليم الأظفار، ونتف الإبطين، والاستنجاء. وفي احدى الروايَتين عن ابن عبَّاس أنَّه ابتلاه من شرائع الإسلام بثلاثين شيئًا: عشرة منها في براءة: ﴿التَّاتِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ ﴾ (٢٠٠ للله وعشرة في الأحزاب: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ ﴾ (٢٠٠ إلى آخرها، وعشرة في سورة المؤمنين إلى قوله: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (٢٠٠ ، وعشرة في (سأل سائلٌ) إلى قوله: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (٢٠٠ ، فجعلها أربعين سهمًا. وفي سائلٌ) إلى قوله: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (٢٠٠ ، فجعلها أربعين سهمًا. وفي رواية ثالثة عن ابن عبَّاس أنَّه أمره بمناسك الحجِّ: الوقوف بعرفة، والطواف، والسعي بين الصفا والمروة، ورمي الجهار، والإفاضة. قال الحسن: ابتلاه الله بالكوكب والقمر وبالشمس، وبالحتان، وبذبح ابنه، وبالنار، وبالهجرة، وكلُّهنَّ وفي للهِ فيهنَّ. وقال بجاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها، وهي: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي عَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾، وقال الجبائي: أراد بذلك كلَّا كلَّه من طاعاته العقليَّة والشرعيَّة (١٤٠).

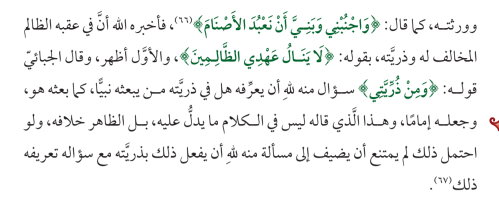
وقوله: ﴿فَأَغَمُّونَ ﴾، معناه: وفي بهنَّ على قول الحسن، وقال قتادة والربيع: عمل بهننَّ، فأتمهنَّ، وقال البلخيّ: الضمير في أتمهنّ راجع إلى الله، وهو اختيار الحسين بن عليّ المغربيّ، قال البلخيّ: الكلمات هي الإمامة على ما قال مجاهد، قال: لأنّ الكلام متّصل ولم يفصل بين قوله: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾، وبين ما تقدّمه بواو، فأتمهنّ الله بأن أوجب بها الإمامة له بطاعته واضطلاعه، ومنع أن ينال العهد الظالمين من ذريّته، وأخبره بأنّ منهم ظالمًا فرضي به وأطاعه، وكلُّ ذلك ابتلاء واختبار، والتهام والكهال والوفاء نظائر، وضدّ التهام النقصان (٢٥٠).

وقوله: ﴿مِنْ ذُرِّيَتِي﴾، معناه: واجعل من ذريَّتي من يؤتمَّ به، ويقتدى به، على قلول الربيع وأكثر المفسِّرين، وقال بعضهم: معناه أنَّه سأل لعقبه أن يكونوا على عهده





#### آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا



والذريَّة والنسل والولد نظائر، وأراد إبراهيم على هذا، وقال بعضهم: عبَّر بالذريَّة عن الآباء، وقال تعالى: ﴿وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَا مَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾ (١٦٠)، أي آباءهم، وهذا ليس بواضح، وبعض العرب ذِريَّة – بكسر الذال – وبها قرأ زيد بن ثابت، قال صاحب العين: الذر صغار النمل، واحده ذرة، والذر أخذك الشيء بأطراف ثابت، قال صاحب العين: الدواء أذرُّه ذرًا، وكذلك الملح وغيره، واسم الدواء – الَّذي تَتَخذ للعين – ذرور، والذريرة: ذات قصب الطيب، وهو قصب يجاء به من الهند كأنَّه قصب النشّاب، والذرارة ما تناثر من الشيء الذي تذرُّه، والذريَّة: فعلية من ذررت؛ لأنَّ قصب الله تعالى ذرَّهم في الأرض، فنثرهم فيها، كما أنَّ السريرة من سررت، والجمع الذراري والسراري وما أشبهه، وإن خفّفت جاز، والذرور ذروة الشمس، فهو يذرُّ ذرورًا، وذلك أوَّل طلوعها، وسقوطها إلى الأرض أو الشجر، وتقول: ذرَّ قرن الشمس، أي طلع، وأصل الباب الذرّ، وهو التفرقة (١٩٠).

وقوله: ﴿لَا يَنَالُ﴾، والنيل واللحاق والإدراك نظائر، والنيل والنوال: ما نلته من معروف إنسان، وأناله معروفه ونوَّله: أعطاه نوالًا. قال طرفة (٧٠):

إن تنوِّله فقد تمنعه وتريه النجم يجري بالظهر







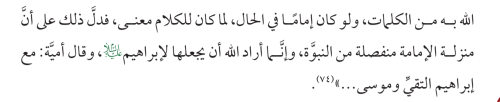
وقولهم: نولك أن تفعل ذلك، ومعناه حقُّك أن تفعل، والنول خشبة الحائك الَّذي ينسبج الوسائد عليه ونحوها، وأداته المنصوبة أيضًا تسمَّى النوال، وأصل الباب النيل، وهو اللحوق (٧١).

وقوله: ﴿الظَّالِمِينَ ﴾ يعدلُ على أنّه يجوز أن يعطي ذلك بعض ولعده إذا لم يكن ظالمًا؛ لأنّه لو لم يرد أن يجعل أحدًا منهم إمامًا للناس، كان يجب أن يقول في الجواب: لا، ولا ينال عهدي ذريتك، وكان يجوز أن يقول في العربيّة: لا ينال عهدي الظالمون؛ لأنّ ما نالك فقد نلته، وروي ذلك في قراءة ابن مسعود، إلّا أنّه في المصحف بالياء. تقول: نالني خيرك، واستدلّ أصحابنا بهذه الآية على أنّ الإمام لا يكون إلّا معصومًا من القبائح؛ لأنّ الله تعالى نفي أن ينال عهده - الّذي هو الإمامة - ظالم، ومن ليس بمعصوم فهو ظالم إمّا لنفسه، أو لغيره. فإن قيل: إنّها نفي أن ينال، قلنا: إذا تاب لا يخرج من أن تكون إذا تاب وأناب، فلا يسمّى ظالمًا، فلا يمتنع أن ينال، قلنا: إذا تاب لا يخرج من أن تكون الآية تناولته - في حال كونه ظالمًا وأذا نفي أن يناله، فقد حكم عليه بأنّه لا ينالها في هذه الحال دون غيرها، فيجب أن تُحمل الآية على عموم الأوقات في ذلك، ولا ينالها وإن تاب فيها بعد، واستدلُّوا بها أيضًا على أنَّ منزلة الإمامة منفصلة من النبوّة؛ لأنَّ الله خاطب إبراهيم الله وهو نبيّ، فقال له: إنّه سيجعله إمامًا جزاءً له على إتمامه ما ابتلاه





#### آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا



# تعقيب الباحث

نقل مباشر، لا تعقيب للمصنّف، مع حذف أمور خاصَّة بالقراءات واللغة. لم يتعرض للقراءات كما هو عند الطوسيّ، كما أغفل الإتمام في اللغة عند الطوسيّ، كما

الابتلاء: قال: بلى الثوب بلى وبلاء أي خلق، ومنه لمن قيل سافر: بلاه سفر أي أبلاه السفر، وبلوته اختبرته، كأني أخلقته من كثرة اختباري له. الابتلاء بلوته وابتليته بكذا أي أوقعته في أمرٍ ليُظهر ما يخفى من صفاته. قال: بلى الثوب بلى وبلاء أي خلقو منه لمن قيل سافر بلاه سفر أي أبلاه السفر، وبلوته اختبرته كأني أخلقته من كثرة اختباري له، وقرئ: ﴿هُنَالِكَ تَبُلُو كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَقَتْ وَرُدُّوا إِلَى اللهِ مَوْلاهُمُ مُالمَتُقَ وَصَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (١٧١)، أي نعرف حقيقة ما عملت، ولذلك قيل: أبليت فلائا إذا اختبرته، وسمِّي الغمُّ بلاءً من حيث إنَّه يبلى الجسم، قال تعالى: ﴿فِي ذَلِكُمْ بَلاءً مِنْ وَرَدُّوا إِلَى اللهِ مَوْلاهُمُ مِنْ الْمُولِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمُوالِ وَالْتَعْرِينَ ﴾ (١٧٠)، وقوله: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُ وَ الْبُكِوعُ وَالْمُبِينُ ﴾ (١٧٠)، وقوله: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُ وَ الْبُلاءُ الْمُبِينُ ﴾ (١٧٠)، وهو و غالبًا لتعرف ما يجهل من أمره. ويقرب منه الاختبار والامتحان والفتنة، ولكن وهو وغالبًا لتعرف ما يجهل من أمره. ويقرب منه الاختبار والامتحان والفتنة، ولكن يبدو أنَّ التعرُّف من غايات الابتلاء، وليس جزءًا من معناه، بحيث إذا جرِّد عنه كان يبدو أنَّ التعرُّف من غايات الابتلاء، وليس جزءًا من معناه، بحيث إذا جرِّد عنه كان حاله والوقوف على ما يجهل من أمره، والثاني: ظهور جودته ورداءته. وربَّا قصد به الأمران، وربها يقصد به أحدهما، فإذا قيل في الله تعالى بلا كذا أو أبلاه، فليس المراد منه الأمران، وربها يقصد به أحدهما، فإذا قيل في الله تعالى بلا كذا أو أبلاه، فليس المراد منه الأمران، وربها يقصد به أحدهما، فإذا قيل في الله تعالى بلا كذا أو أبلاه، فليس المراد منه







إلا ظهور جودته ورداءته دون التعرف لحاله والوقوف على ما يجهل من أمره، إذ كان الله علام الغيوب، وعلى هذا قوله تعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ ﴾ (١٨٠)، وسمَّى التكليف بلاء من أوجه: أحدها: أنَّ التكاليف كلُّها مشاقٌ على الأبدان، فصارت من هذا الوجه بلاء، والثاني: أنَّها اختبارات، ولهذا قال تعالى: ﴿وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَارَكُمْ ﴿ (١٨٠)، والثالث: أنَّ اختبار الله تعالى للعباد تارةً بالمسار؛ ليشكروا، وتارةً بالمضارّ؛ ليصبروا، فصارت المحنة والمنحة جميعًا بلاء، فالمحنة مقتضية للصبر، والمنحة مقتضية للشكر، والقيام بحقوق الصبر أيسر من القيام بحقوق الشكر، فصارت المنحة أعظم البلائين (١٨٠).

الأم: هو أنّ كلّ شيءٍ يضمُّ إليه سائر ما يليه، فإن العرب تسمِّي ذلك الشيء أمَّا، فمن ذلك: أمُّ الرأس، وهو: الدماغ، ورجلٌ مأمومٌ، والائتهام: مصدر الأمَّة، ائتمَّ بالإمام إمَّة، وفلان أحقُّ بإمَّة هذا المسجد، أي: بإمامته، وإماميَّته. وكلُّ من اقتُدي به، وقدَّم في الأمور فهو إمام، والنبي الله إمام الأمَّة، والخليفة: إمام الرعيَّة، والقرآن: إمام المسلمين. والمصحف الذي يوضع في المساجد يسمَّى الإمام، والجميع: الأئمَّة على زنة الأعمَّة، إلا أنَّ من العرب من يطرح الهمزة ويكسر الياء على طلب الهمزة، ومنهم من يخفِّ في يومئذ فأمًا في الأئمَّة فالتخفيف قبيح. والإمام: الطريق، قال تعالى: ﴿إِنَّهُمُ البِمِمُمُ مَن مُعْمِينٍ ﴿ (٢٨). والإمام: بمنزلة القدام، وفلان يؤمُّ القوم، أي: يقدَّمهم. وتقول: صدرك مُعْمِينٍ ﴿ (٢٨). والإمام: النعمة، والأن جعلته اسمًا، وتقول: أخوك أمامك، تنصب؛ لأنَّ أمامك صفة، وهو موضع للأخ، يعني به ما بين يديك من القرار والأرض، والإمامة: النعمة، والأمُّ القصد (١٨).

إنَّ الابتلاء كان عمليَّة تأهيل لمقام الإمامة السامي، وأنَّ العمل بما يلزم في البليَّة كان شرطًا ضروريًّا للفوز بهذه الكرامة العظمي، وهكذا نال إبراهيم تلك الحظوة الكبرى





بعد أن قدَّم امتحانه الرائع الذي أثبت أهل بيته الله الله وكان الصبر على تحمُّل الامتحان مقدِّمة للصبر على تحمُّل أعباء الإمامة، وإذ كانت الإمامة مقامًا منح بعد كون إبر اهيم نبيًّا رسولًا؛ فإنَّ ذلك يكشف عن كونها مقامًا أرفع من النبوَّة والرسالة، وممَّا يؤكِّد ذلك توقَّفها على إتمام الكلمات والصبر على البليَّات، وهي آخر مسيرة النبيّ إبراهيم التكامليَّة، فلو تساءلنا هل مقام الإمامة مقام تشريعيّ أم مقام تكوينيّ، والردُّ على هذا التساؤل هو: «أن تكون الإمامة مقامًا تشريعيًّا فوق النبوَّة، وأثرها وجوب الاتِّباع المطلق في جميع أقواله وأفعاله، ذلك أنَّ النبوَّة والرسالة لا تتطلَّبان في ذاتها الاقتداء بالنبيّ الرسول في جميع الحركات والأعيال، وغاية ما تفرضانه هي الطاعة والاستهاع لما يبلِّغ للناس من دعوة ورسالة. اللَّهمَّ إلَّا أن يأتي دليل آخر هو غير الدليل الدالِّ على النبوَّة أو الرسالة، فيدلَّ على وجوب الاتِّباع العمليّ كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ (٥٠)، وقوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ خَسَنَةٌ ﴾ (٢٨)، أو أن تكون الإمامة مقامًا تكوينيًّا يشكِّل فيه الإمام واسطة لإيصال عطاء الهداية الحقيقيَّة لمن هو أهلٌ لها، إضافةً للهداية التشريعيَّة التي يستوي فيها المؤمن والكافر.ومن الممكن دخولهما معًا في ما جعل بهذه الآية بشكل ترتُّبيِّ طوليٍّ، وهذا الرأي يؤيِّده القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (٧٠)، وليست هذه الهداية مجرَّد إراءة للطريق وإيضاح للهدف؛ لإتمام الحجَّة على الخلق، كما هو شأن النبيّ المنذر، بل هي أمرٌ فوق النبوَّة ومقتضياتها، وعلى هذا، فالمراد بالهداية الخاصَّة بالإمام هي الهداية التكوينيَّة، والمراد بالإمامة إمَّا نفس هذا المقام التكوينيّ السامي، أو إنَّها أمرٌ تشريعيٌّ يبتني عليه، وبتعبيرِ آخر: فإنَّ مقامَ الإمامة مقامٌ ظاهره التشريع وباطنه التكوين، بمعنى أنَّ ظاهر هذه الآية الشريفة هو إثبات مقام تشريعيِّ للإمام، يستلزم أن يكون قوله وفعله وتقريره حجَّة مطلقًا على الخلق، وباطنها هو إثبات مقام تكوينيِّ للإمامة. ومن خواصِّ هذا المقام









التكويني جريان الهداية الإلهيَّة على يديه، ولا يوجد أي تنافٍ بين المعنكين: التشريعي والتكويني؛ لأنَّها مترتِّبان طوليًّا، أي: أحدهما يُراد بعد الآخر، وهذا هو الشأن في بطون الآيات.

وهنا يجب التنبيه على أنَّ إعطاء وصف الإمام مطلقًا للشخص يعني كون المتَّصف هـو القـدوة والأسـوة في جميع الأمور التشريعيَّة ممَّا يتعلَّق بسـعادة الإنسان ومسـيرته الكهاليَّة من غير اختصاص، بشـأن دون شأن. ومع هذا الإطلاق في الوصف لا نحتاج لدليل يثبت لنا حجِّيَّة جميع أقواله وأفعاله»(٨٨).

ثمَّ يأتي التساؤل بعد الاطمئنان في قوله تعالى: ﴿قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَتِي ﴾ ثم يأتي الرد من الجليل الأعلى، في قوله تعالى: ﴿قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾، وهذه الآية هي من غرر الآيات التي تمسَّك بها الشيعة في إثبات الإمامة وعصمتهم.

الآية الكريمة أعطت سنّة إلهيّة في مجال إعطاء العهود والمناصب الإلهيّة، وهي تؤكّد أنَّ هذه العهود لن تُعطى إلّا لمن له رادع داخليّ على الظلم والطغيان، وليست الإمامة بضاعة تُعطى ثمّ تُستردُّ عند ظهور عدم صلاحيّة حاملها وصدور الظلم والطغيان عنه، مَثلُها في ذلك مثلُ النبوّة، فهي إنّها تُعطى لمن هو مأمون عن الظلم والفساد، ولا يحصل الأمن إلّا إذا وجِدت ملكة، ومبدأ عاصم في النفس، وقوَّة فائقة في القلب. وهذا المبدأ ليس أمرًا جزافيًّا اتّفاقيًّا، وإنّها ينشأ عن بنية خاصّة وشر ايط تكوينيَّة مساعدة وصلاحيَّات تصونه عن الخطأ والانحراف، ولسنا نعني بالعصمة غير هذا. هذا، وإنّ نسبة العهد إلى الله يؤكّد أنّه أمر لا دخل للناس فيه، وإنّه تعيينٌ إلهيُّ لا انتخاب ولا اختيار للأمّة فيه.





# آية أُولي الأمر

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (٨٩).

قال ابن إدريس: «قوله: ﴿أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ للمفسِّرين فيه تأويلات:

أحدها: قال أبو هريرة، وفي رواية عن ابن عبَّاس وميمون بن مهران والسديّ والجبائيّ والبلخيّ والطبريّ: أنَّهم الأمراء (٩٠٠).

والثاني: قال جابر بن عبد الله، وفي رواية أخرى عن ابن عبَّاس ومجاهد والحسن وعطاء وأبي العالية: أنَّهم العلماء (٩١٠).







وقوله: ﴿فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوه إِلَى اللهِ والرَّسُولِ ﴾، فمعنى الردُّ إلى الله هو الردُّ إلى سنَّته »(٩٣).

### تعقيب الباحث

بعد ملاحظة ما انتخبه ابن إدريس من التبيان، فقد ترك المعنى العام الذي وضّع فيه الطوسيّ معنى الطّاعة، كما أنَّه اختزل إتمام الفائدة بأقوال العلماء في شأن أُولي الأمر وعصمتهم بعد تفسيره الآية الكريمة، وتوضيح التنازع والردِّ وتفنيده الإجماع في هذه القضيَّة التي بعد أن لطف الله بخلقه بوجود الإمام وعصمته، فقال الطوسيّ: "واستدلَّ جماعة بهذه الآية على أنَّ الإجماع حجَّة بأن قالوا: إنَّما أوجب الله الردَّ إلى الكتاب والسنَّة بشرط وجود التنازع، فدلً على أنَّه إذا لم يوجد التنازع، لا يجب الردُّ، ولا يكون كذلك بشرط وجود التنازع، فدلً على أنَّه إذا لم يوجد التنازع، لا يجب الردُّ، ولا يكون كذلك في وهو حجَّة، وهذا إن استدلَّ به مع فرض أنَّ في الأمَّة معصومًا حافظًا للشرع، كان صحيحًا، وإن فرضوا مع عدم المعصوم، كان باطلًا؛ لأنَّ ذلك استدلال بدليل خطاب، لا تعليق الحكم بشرط أو صفة لا يدل على أنَّ ما عداه بخلافه عند أكثر المحصِّلين، فكيف يعتمد عليه ههنا، على أثَّهم لا يُجمعون على شيء إلَّا عن كتابٍ أو سنَّة، فكيف يُقال: إذا أجمعوا لا يجب عليهم الردُّ إلى الكتاب والسنَّة، وهم قد ردُّوا إليها على أنَّ ذلك يلرم في كلِّ جماعة، وإن لم يكونوا جميع الأمّة إذا اتَّفقوا على شيء، ألا يجب عليهم الردُّ إلى الكتاب والسنَّة، وهم قد ردُّوا إليها على أنَّ ذلك يلك الكتاب والسنَّة، والم قد والم قد والم الله عليهم الردُّ الى الكتاب والسنَّة، والم قد والمنتَّة، والم الله الكتاب والسنَّة والم الله الكتاب والسنَّة والسنَّة والم قد والم الله الكتاب والسنَّة والم الله الكتاب والسنَّة والم الكتاب والسنَّة والم الله الكتاب والسنَّة والم الله الكتاب والسنَّة المناب والسنَّة والم المن المن الكتاب والسنَّة والم المن الكتاب والسنَّة والم المن الكتاب والسنَّة والم المن الكتاب والسنَّة والم المن المناب والسنَّة والمن الم المعرف المن المن المن المناب والسنَّة والمن المن المناب والسنَّة والمن المن المعور المن المناب والمن أله المناب والمن أله المناب والمن أله المن المن المناب والمن أله المناب والمن أله المناب والمن أله المناب والمن أله المناب والمناب المناب والمناب والمناب المناب والمناب المن المناب والمناب والمناب والمناب والمناب المناب والمناب الكتاب والمناب والمناب

تسلسل الآيات في توضيح الطاعة الآلهيَّة للهِ جلَّ وعلا، ثمَّ للرسول، ثمَّ إلى أُولي الأمر، ولمَّا كانت العصمة للرسول، وهو المطاع الشاني في الآية، قرنها الله بأُولي الأمر، فقال تعالى: ﴿وَمَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ (٥٠). وهكذا نقطع من خلال ملاحظة هذه الآيات أنَّ طاعته الرسول عَلَيْهِ هي طاعة الله، ومَن





#### آيات العقائد في منتحب ابن إدريس- الإمامة أنموذجًا

سنخها. وليًّا كانت طاعة الله مطلقًا في أوامره ونواهيه هي طاعة معصوم بالضرورة، كانت طاعة رسول الله عَيْنِا مطلقًا في أوامره ونواهيه الحكوميَّة وبياناته المفسِّرة لمجمل الكتاب، طاعة معصوم أيضًا.

# آبة الولاية

﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ (٥٦).

قال ابن إدريس: «اختلفوا في من نزلت هذه الآية فيه، فروى أبو بكر الرازيّ في كتاب أحكام القرآن على ما حكاه المغربيّ عنه والطبريّ والرمَّانيّ ومجاهد والسـديّ: أنَّها نزلت في عليَّ اللَّهِ حين تصدَّق بخاتمه وهو راكع (٩٧)، وهو قول أبي جعفر وأبي عبد الله اللَّهُ اللَّهُ اللّ وجميع علماء أهل البيت (٩٨). وقال الحسن والجبائيّ: إنَّها نزلت في جميع المؤمنين (٩٩). وقال قـوم: نزلـت في عبادة بن الصامت في تبرِّيه من يهود بني قينقاع وخلفهم إلى رسـول الله والمؤمنين(١٠٠٠). وقال الكلبيّ: نزلت في عبد الله بن سلًّا م وأصحابه ليًّا أسلموا، فقطعت اليهود من موالاتهم، فنزلت الآية (١٠١). واعلم أنَّ هذه الآية من الأدلَّة الواضحة على إمامة أمير المؤمنين النَّهِ بعد النبيِّ بلا فصل. ووجه الدلالة فيها: أنَّه قد ثبت أنَّ الوليَّ في الآيـة بمعنى الأولى والأحـتّ، وثبت أيضًا أنَّ المعنـيَّ بقوله: ﴿وَالَّذِيـنَ آمَنُوا﴾ أمير المؤمنين الله عنى الله عنى الأصلان دلُّ على إمامته؛ لأنَّ كلُّ من قال إنَّ معنى الوليّ في الآية ما ذكرناه قال: إنَّها خاصَّة فيه، ومن قال باختصاصها به الثَّلا، قال: المراديها الإمامة. فإن قيل: دلُّوا على أنَّ الولى يُستعمل في اللغة بمعنى الأولى والأحقّ (١٠٢)، ثمَّ على أنَّ المراد به في الآية ذلك، ثمَّ دلُّوا على توجهها إلى أمير المؤمنين اللَّهِ. قلنا: الَّذي يدلُّ على أنَّ الوليّ يفيد الأولى قول أهل اللغة للسلطان المالك للأمر: فلان وليُّ الأمر.







قال الكميت(١٠٣):

ونعم ولي الأمر بعد وليّه ومنتجع التقوى ونعم المؤدب (١٠٤) قال: ويقولون فلان وليّ عهد المسلمين، إذا استخلف للأمر؛ لأنّه أولى بمقام من قبله من غيره.

وقال النبيّ عَلَيْ المرأة نُكحت بغير إذن وليّها فنكاحها باطل "(١٠٠٠)، يريد من هـو أولى بالعقد عليها. وقال تعالى: ﴿فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّا \* يَرِ ثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْفُ وبَ ﴾ (١٠١٠)، يعني من يكون أولى بحيازة ميراثي من بني العمّ. وقال المبرّد: الوليُّ والأولى والأحقُّ والمولى بمعنى واحد، والأمر فيها ذكرناه ظاهر. فأمّا الّذي يدلُّ على أنَّ المراد به في الآية ما ذكرناه، هو أنَّ الله تعالى نفى أن يكون لنا وليٌّ غير الله وغير رسوله وغير الذين آمنوا بلفظة: ﴿إِنَّمَا ﴾، ولو كان المراد به الموالاة في الدين، لما خصّ بها المذكورين؛ لأنَّ الموالاة في الدين عامَّة في المؤمنين كلّهم، قال الله تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَلِيلُهُ مِنْ فَي ما زاد عليه، وقام مقام قوله: والله ولك عندي إلَّا درهم. وكذلك يقولون: إنَّا النحاة المدقِّقون البصريُون، ويريدون نفي التدقيق عن غيرهم، ومثله قولهم: إنَّا السخاء سخاء حاتم، ويريدون نفي السخاء عن غيره، قال الأعشى:

ولست بالأكثر منهم حصى وإنَّ السعزَّة للكاثر المنهيم حصى وإنَّ السعزَّة للكاثر (١٠٨) أراد نفي العزَّة عن من ليس بكاثر، واحتجَّ ت الأنصار بها روي عن النبيَّ الله قال: «إنَّها الماء من الماء»(١٠٩)، في نفي الغسل من غير الإنزال، وادَّعى المهاجرون نسخ الخبر، فلو لا أنَّ الفريقَين فهموا التخصيص؛ لما كان الأمر كذلك، ولقالوا ﴿إِنَّهَا﴾





#### آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا

لا تفيد الاختصاص بوجوب الماء من الماء. ويدلُّ أيضًا على أنَّ الولاية في الآية مختصَّة أنَّه قال: ﴿ وَلِيُّكُمُ ﴾، فخاطب به جميع المؤمنين، ودخل فيه النبيِّ عَيَّا الله وغيره، ثمَّ قال: ﴿ وَرَسُولُهُ ﴾، فأخرج النبيَّ عَلَيْكُ من جملتهم؛ لكونهم مضافين إلى والايته، فلمَّا قال: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ وجب أيضًا أن يكون الَّذي خوطب بالآية غير الَّذي جُعلت له الولاية، وإلَّا أدَّى إلى أن يكون المضاف هو المضاف إليه، وأدَّى إلى أن يكون كلَّ واحدٍ منهم وليّ نفسه، وذلك محال. وإذا ثبت أنَّ المراد مها في الآية ما ذكر ناه، فالذي يدلُّ على أنَّ أمير المؤمنين هو المخصوص بها أشياء، منها: أنَّ كلُّ من قال إنَّ معنى الوليّ في الآية معنى الأحقّ قال: إنَّه هو المخصوص به، ومن خالف في اختصاص الآية يجعل الآية عامَّة في المؤمنين، وذلك قد أبطلناه. ومنها: أنَّ الطائفَتَين المختلفَتَين الشيعة وأصحاب الحديث رووا أنَّ الآية نزلت فيه الله خاصَّة. ومنها: أنَّ الله تعالى وصف الَّذين آمنوا بصفات لست حاصلة إلَّا فيه؛ لأنَّه قال: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُو نَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُو نَ الزَّكَاةَ وَهُمْمُ رَاكِعُونَ ﴾، فبيَّن أنَّ المعنيَّ بالآية هو الَّذي آتي الزكاة في حال الركوع، وأجمعت الأمَّة على أنَّه لم يؤتَ الزكاة في حال الركوع غير أمير المؤمنين اللَّهِ، وليس لأحدٍ أن يقول: إنَّ قوله: ﴿ وَهُمْمُ رَاكِعُونَ ﴾ ليس هو حالًا لإيتاء الزكاة، بل المراد به أنَّ من صفتهم إيتاء الزكاة؛ لأنَّ ذلك خلافٌ لأهل العربية؛ لأنَّ القائل إذا قال لغيره: لقيت فلانًا وهو راكب، لم يُفهم منه إلَّا لقاؤه له في حال الركوب، ولم يُفهم منه أنَّ من شأنه الركوب. وإذا قال: رأيته وهو جالس، أو جاءني وهو ماش، لم يُفهم من ذلك كلُّه إلَّا موافقة رؤيته في حال الجلوس، أو مجيئه ماشيًا، وإذا ثبت ذلك وجب أن يكون حكم الآية مثل ذلك. فإن قيل: ما أنكرتم أن يكون الركوع المذكور في الآية المراد به الخضوع، كأنَّه قال: يؤتون الزكاة خاضعين متواضعين، كما قال الشاعر:

لا تهين الفقير علَّك أن تركع يومًا والدهر قد رفعه (١١٠)





والمراد علَّك أن تخضع. قلنا: الركوع هو التطأطؤ المخصوص، وإنَّما يُقال للخضوع ركوع؛ تشبيهًا ومجازًا؛ لأنَّ فيه ضربًا من الانخفاض، يدلُّ على ما قلناه نصُّ أهل اللغة عليه. قال صاحب العين: كلُّ شيءٍ ينكبُّ لوجهه فتمسّ ركبته الأرض أو لا تمس بعد أن يطأطئ رأسه فهو راكع، قال لبيد:

أخبر أخبار القرون التي مضت أدبُّ كأنِّي كلَّما قمت راكع (۱۱۱۱) وقال ابن دريد: الراكع الَّذي يكبو على وجهه، ومنه الركوع في الصلاة، قال الشاعر:

وأفلت حاجب فوق العوالي على شقّاء تركع في الظراب (۱۱۱ أي: تكبوعلى وجهها، وإذا كانت الحقيقة ما قلناه، لم يجز حمل الآية على المجاز. فإن قيل: قوله: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا﴾ لفظ جمع، كيف تحملونه على الواحد؟ قيل: قد يعبّر عن الواحد بلفظ الجمع إذا كان معظّا عالي الذكر، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا للَّذِيْنَا كُلَّ نَفْسٍ الواحد بلفظ الجمع إذا كان معظّا عالي الذكر، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لاَتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ لَلْ الله عَلَى الله الله الله الله على الواحد بلفظ الجمع إذا كان معظّا عالي الذكر، قال الله وقال: ﴿ وَالَّذِينَ قَالَ لُهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لله لَمُ النَّاسُ وَقال: ﴿ وَالَذِينَ قَالَ لُهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لله الله على الله واحد، وهو نعيم بن مسعود الأشجعيّ. وقال: ﴿ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ ﴾، والمراد به رسول الله. وقال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ قَالُوا لاِخْوَانِهِ مُ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ (١١١٠) نزلت في عبد الله بن أبي ابن سلول. فإذا ثبت استعمال ذلك، كان قوله: ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ ﴾ محمولًا على الواحد الَّذي ولِحَاز أن يأمر وينهي ويقوم بها يقوم به الأثمّة ؟ قلنا: من أصحابنا مَن قال: إنّه كان وجود النبيّ هذه، فليًا مضى إمامًا في الحال، لكن لم يأمر ؛ لوجود النبيّ هذه فكنا وجوده مانعًا من تصرُّ فه، فليًا مضى النبيّ هذه، قالم بها كان له. ومنهم من قال – وهو الذي نعتمده –: إنّ الآية دلّت على فرض النبيّ هذه، قام بها كان له. ومنهم من قال – وهو الذي نعتمده –: إنّ الآية دلّت على فرض





#### آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا

طاعته واستحقاقه للامامة، وهذا كان حاصلًا له، فأمَّا التصُّ ف فمو قو فُّ على ما بعد الوفاة، كما يثبت استحقاق الأمر لوليِّ العهد في حياة الإمام الَّذي قبله، وإن لم يجز له التصرُّف في حياته، وكذلك يثبت استحقاق الوصيَّة للـوصيّ، وإن منع من التصرُّف وجود الموصى، فكذلك القول في الأئمَّة، وقد استوفينا الكلام على الآية في كتب الإمامة بها لا يحتمل بسطه ها هنا. فإن قيل: أليس قـ د روى أنَّها نزلت في عبادة بن الصامت أو عبد الله بن ســلَّام وأصحابه؟ فيا أنكرتم أن يكون المراد بـ ﴿الَّذِينَ آمَنُوا﴾ هم دون من ذهبتم إليه. قلنا: أوَّل ما نقوله إنَّا إذا دلَّلنا على أنَّ هذه الآية نزلت في أمر المؤ منين السَّلا بنقل الطائفَتَين، وبما اعتبرناه من اعتبار الصفة المذكورة في الآية، وأنَّما ليست حاصلة في غيره، بطل ما روى في خلاف ذلك، على أنَّ الَّذي روي في الخبر من نزولها في عبادة ابن الصامت لا ينافي ما قلناه؛ لأنَّ عبادة ليَّا تبرًّأ من حلف اليهود بخلاف ما عمل ابن أبي ابن سلول من تمسُّكه بحلفهم، أنزل الله تعالى الآية، وعوَّضه من حلف اليهو د و لاية من تضمَّنته الآية. فأما ما روى من خبر عبد الله بن سلَّام، فبخلاف ما ذهبوا إليه؛ لأنَّه روى أنَّ عبد الله بن سلَّام ليَّا أسلم قطعت اليهود حلفه وتبرَّؤوا منه، فاشتدَّ ذلك عليه وعلى أصحابه، فأنزل الله تعالى الآية تسليةً لعبد الله وأصحابه، وأنَّه قد عوَّضهم من محالفة اليهو د ولاية الله وولاية رسوله وولاية الذين آمنوا. والّذي يكشف عرّا قلناه أنَّه قد روى أنَّها ليَّا نزلت، خرج النبيِّ عَيِّكُ من البيت، فقال لبعض أصحابه: هل أعطى أحد سائلًا شيئًا ؟ فقالوا: نعم يا رسول الله، قد أعطى على بن أبي طالب السائل خاتمه وهو راكع، فقال النبيِّ عَيَّا اللهُ أكبر قد أنزل الله فيه قرآنًا، ثمَّ تلا الآية إلى آخرها، وفي ذلك بطلان ما قالوه، وقد استوفينا ما يتعلَّق بالشبهات المذكورة في الآية في كتاب الاستيفاء، وحلَّلناها بغاية ما يمكن، فمن أراده وقف عليه من هناك. وأمَّا الوليُّ بمعنى الناصر، فلسنا ندفعه في اللغة، لكن لا يجوز أن يكون مرادًا في الآية، لما بيَّنَّاه من نفى الاختصاص. وإقامة







الصلاة إتمامها بجميع فروضها من قولهم: فلأنُّ قائمٌ بعمله الَّذي وليه، أي يوفي العمل جميع حقوقه، ومنه قوام الأمر، وفي الآية دلالة على أنَّ العمل القليل لا يُفسد الصلاة. قوله تعالى: ﴿ومَنْ يَتَوَلَّ اللهُ ورَسُولَهُ والَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ﴾.

قيل في معنى قوله: ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّ الله ﴾، قولان: أحدهما: قال أبوعلي: من يتولّى القيام لطاعة الله ورسوله ونصرة المؤمنين. الثاني: من يكون وليًّا لله ورسوله والمؤمنين بنصرة دين الله والاخلاص له، ولا يدلُّ ذلك على أنّ الولاية في الآية الأولى هي تولّي النصرة من حيث كان في هذه الآية كذلك؛ لأنّه لا تنافي بين أن تفيد الآية الأولى فرض الطاعة، وإن أفادت الثانية تولّي النصرة، وليس يجب أن تحمل الثانية على الآية الأولى من غير ضرورة. على أنّ في أصحابنا من قال: هذه الآية مطابقة للأولى، وأنّها تفيد وجوب طاعة رسوله والذين آمنوا، وهم الذين ذكرهم في الآية الأولى، فعلى هذا زالت الشبهة» (١١٨٠).

## تعقيب الباحث

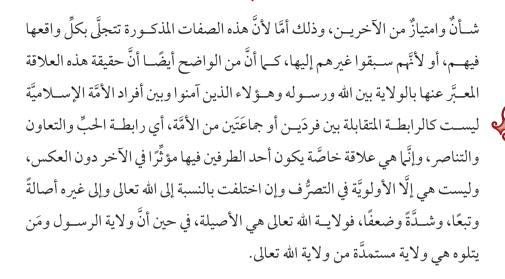
ينقل من التبيان نقلًا كاملًا لغاية تفسير الآية الثانية، ثمَّ ينقل أيضًا ما فسَّره الطوسيّ في الآية الثانية، ويستقطع المعنى اللغويّ للآية (١١٩٠).

الولاية في اللغة: القرب والدنو، ويلازمه الاتّصال والتأثير، وقد يقارنه التصرُّ ف والتدبير، والمحبّة والنصرة، والصديق، والنصير، ولاء، والتوالي أن يحصل شيئان فصاعدًا حصولًا ليس بينها ما ليس منها، ويُستعار ذلك للقرب من حيث المكان ومن حيث النسبة ومن حيث الدين ومن حيث الصداقة والنصرة والاعتقاد، والولاية النصرة، والولاية تولّي الأمر (١٢٠).

والـوليُّ المعنيُّ في هذه الآية على هذه الصفة- وهـو الركوع- هم أفراد معيَّنون لهم







## آية التبليغ

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (١٢١).

قال ابن إدريس: «قوله تعالى: قيل في سبب نزول هذه الآية أقوال:

أحدها: أنَّ النبيِّ عَيْنِهُ كان يهاب قريشًا، فأزال الله عِظْ بالآية تلك الهيبة، وقيل: كان للنبيِّ عَيْنِ حرَّاس من أصحابه، فلمَّا نزلت الآية قال: «ألحقوا بملاحقكم فإنَّ الله عصمني من الناس»(۱۲۲).

الثاني: قال أبو جعفر وأبو عبد الله المُناكل: إنَّ الله تعالى لما أوحى إلى النبيِّ عَيَّا اللهُ أَن يستخلف عليًّا كان يخاف أن يشـقُّ ذلك على جماعة من أصحابه، فأنزل الله تعالى هذه الآية تشجيعًا له على القيام بها أمره بأدائه (١٢٣).

وقوله: ﴿ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾، معناه يمنعك أن ينالوك بسوءٍ من قتلِ أو







أسر أو قهرٍ، وأصله عصام القربة، وهو وكاؤها الّذي يشـدُّ به من سير أو خيط، قال الشاعر:

وقلت عليكم مالكًا إنَّ مالكًا

سيعصمكم إن كان في الناس عاصم (١٢٤)، (١٢٥)

## تعقيب الباحث

أغفل ابن إدريس القراءات، واكتفى بسبب نزولها عند الطوسيّ بقولَين، وأغفل رواية محمَّد بن كعب القرطيّ، ورواية عائشة، ولم يذكر تفسير الآية، فقال الطوسيّ: «والآية فيها خطاب للنبيّ عَلَيْهُ، وإيجاب عليه تبليغ ما أُنزل إليه من ربِّه، وتهديد له إن لم يفعل وإنَّه يجرى إن لم يفعل ولم يبلِّغ رسالته. فإن قيل: كيف يجوز ذلك؟ ولا يجوز أن يقول: إن لم تبلّغ رسالته فيها؛ لأنَّ ذلك معلوم لا فائدة فيه! قلنا: قال ابن عبّاس: معناه إن كتمت آيةً ممَّا أُنزل إليك في ابلَغت رسالته، والمعنى إنَّ جريمته كجريمته لو لم يبلِّغ شيئًا ممَّا أُنزل إليه في أنَّه يستحقُّ به العقوبة من ربِّه» (١٢٦٠).

أمَّا قوله: وقوله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾، فلم يتعرَّض لتفسيرها عند الطوسيّ.

آية التبليغ لا تدلُّ في سياقها مع التي سبقتها والتي تلتها في أداء المعنى، ولكن إذا لاحظنا أنَّ هذه الآيات لم تكن أوَّل ما نزل على الرسول الله عرفا أنَّزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لا ينطبق إلَّا على باقي التشريعات التي لم يكن النبي الله قد بلَّغها بعد إلى زمن نزول الآية، إذ يطلب إليه الله أن يديم الدعوة ويواصل تبليغ الرسالة، أو يؤكِّد له حكمًا خاصًا ذُكر بعد ذلك، وهو إعلان خواء أهل الكتاب، ونحن نعلم أنَّ مواجهتهم للنبي الله النبي الله الله كانت بعد سنين مضت من صراعه الله مع مشركي قريش نعلم أنَّ مواجهتهم للنبي الله كانت بعد سنين مضت من صراعه الله المحكم عن شركي قريش







آيات العقائد في منتحب ابن إدريس-الإمامة أنموذجًا

في أمورِ أشـدُّ وأعظم، فقد هاجم أوثانهم ودعاهم إلى التوحيد، وقد كانوا أشــدَّ كفرًا ونفاقًا، وألدُّ خصامًا وعدوانًا. إذًا فما هو هذا الأمر العظيم الذي ينتظر النبيُّ عَيِّكُ فيه سنوح الفرصة، ويخشي العقبات الكبرى في وجه إعلانه... ممَّا يدعو القرآن الكريم لأن يأمر بعدم الانتظار، ويعطى الضمان الإلهيّ بالعصمة، فعدم تبليغ هذا الأمر يعني عدم تبليغ الرسالة بمجموعها؟ وواضح أنَّ الآية لا تريد أن تقول: بلِّغ ما أنزل إليك من ربِّك، من الفروع، وإلَّا فها بلُّغت هذا الذي أُنـزل إليك؛ لا معنى له، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا، وإنَّما المقصود-كما مرَّ- أنَّك إن لم تبلِّغ هذا الأمر فما بلُّغت أصل الرسالة، ولا يقال مثل هذا القول إلَّا لأمرِ عظيم؛ تأكيدًا لخطورته وأهميَّته. وعلى هذا فها الذي كان الرسول عَلَيْ يَخاف فيه الناس وينتظر الفرصة السانحة، بالرغم من أنَّه لم يَخِفْ جور مشركي مكَّة، وهذا أمر يُلاحَظ بمطالعة سيرته الصموديَّة، بل إنَّنا لو تتبَّعنا أحكام الإسلام وتشريعاته فردًا فردًا من مطلع الأمر لم نجد شيئًا يقبله العقل أن يُقال في حقِّه أنَّ في تركه تركًا للرسالة نفسها، أو يتصوَّر انتظار النبيَّ عَيِّكُ للفرصة في تبليغه خوفًا من الناس، اللَّهمَّ إلَّا أن يكون ذلك في حدِّ الرسالة نفسها عقالًا أو عرفًا، وهو ما يرتبط بشأن الولاية والقيادة الاجتماعيَّة الكرى للأمَّة الإسلاميَّة التي يُفترض فيها أن تكون هي التي تحمل الهدى للعالم بعد أن يربّيها الإسلام على يد قادتها الحقيقيّين الذين يبلِّغونها واقع الإسلام ونظراته في مختلف شـؤونهم الحيويَّة فرديَّة أو اجتهاعيَّة... وهو أمر يكمل به الدين وتتمُّ به النعمة، وبدونه تندرس الشريعة بعد تشـتُّت الطرائق وضياع الواقع وتفرُّق الأمة وتسلُّط الأهواء لا محالة.



﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ





وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَ الْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ الْيَوْمَ أَكْمَ الْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرً فِي خَمْصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْم فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ \$ (١٢٧).

## تعقيب الباحث

الآية في سياقها العام توحي أنَّها مستقلة عن التي قبلها والتي بعدها، ولكن نزول هذا المقطع يختلف عن نزول القبل والبعد، المهمُّ الآن هو أنَّ ابن ادريس لم يتعرَّض لجزء الآية المعنيَّة بالإمامة، وهي: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾، وإنَّما عرض تفسير الطوسيّ للآية كاملةً سوى هذا المقطع (١٢٨)، فالطوسيّ فسَّرها بشكل معمَّقٍ، إلَّا هذا المقطع، فقد فسَّره الطوسيّ، ولكنَّه عرض رأيًا واحدًا، وهو الرواية التي وردت عن الإمام جعفر الصادق الله في كونها نزلت في وقتٍ رفع النبيَّ عَيِّكُ عليَّ اللَّهِ في غدير خم، ولم يتعرَّض لكونها من غرر الآيات في إثبات ولاية الإمام علي الله ، فقال: «في تأويله ثلاثة أقوال: أحدها: قال ابن عبَّاس، والسديّ وأكثر المفسِّرين إنَّ معناه أكملت لكم فرائضي وحدودي وأمرى ونهيمي وحلالي وحرامي بتنزيلي ما أنزلت، وتبياني ما بيَّنت لكم، فلا زيادة في ذلك، ولا نقصان منه بالنسخ بعد هـذا اليوم. وكان ذلك اليـوم عام حجَّة الوداع. قالوا: ولم ينـزل بعد هذا على النبيِّ عَيَّاللهُ شيءٌ من الفرائض في تحليل شيءٍ ولا تحريمه، وأنَّه الله مضى بعد ذلك بإحدى وثمانين ليلة. وهو اختيار الجبائيّ والبلخيّ، فإن قيل: أكان دين الله ناقصًا في حال حتَّى أمَّهُ ذلك اليوم؟ قيل: لم يكن دين الله ناقصًا في حال، ولا كان إلَّا كاملًا، لكن ليَّا كان معرَّضًا للنسخ والزيادة فيه، وذلك يجري مجرى وصف العشرة بأنَّها كاملة العدد، ولا يلزم أن





توصف بأنَّها ناقصة؛ لما كان عدد المائة أكثر منها وأكمل. فكذلك ما قلناه.

وقال الحكم وسعيد بن جبير وقتادة معناه ﴿الْيَـوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ حجُّكم وقال الحكم مشرك، وهو الذي وأفردتكم بالبلد الحرام تحجُّون دون المشركين، ولا يخالطكم مشرك، وهو الذي اختاره الطبريّ، قال: لأنَّ الله قد أنـزل بعد ذلك قوله: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُـلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَة ﴾ (١٢٩)، وقال الفرَّاء هي آخر آية نزلت. وهذا الذي ذكره لـو صحَّ؛ لكان ترجيحًا، لكن فيه خلاف.

وقال الزَّجَّاج: معنى ﴿أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ كفيتكم خوف عدوِّكم، وأظهرتكم عليهم، كما تقول: الآن كمل لنا الملك. وكمل لنا ما نريد، أي كفينا ما كنَّا نخافه.

وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله المُهَالِكُ أنَّ الآية نزلت بعد أن نصب النبي عَيَّالُهُ عليًّا عليًّا عليًّا للأمة يوم غدير خم منصر ف عن حجَّة الوداع، فأنزل الله يومئذ ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾.

وقوله: ﴿ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ خاطب الله (تعالى) جميع المؤمنين بأنَّه أتمَّ نعمته عليهم بإظهارهم على عدوِّهم المشركين، ونفيهم إيَّاهم عن بلادهم، وقطعه طمعهم من رجوع المؤمنين، وعودهم إلى ملَّة الكفر، وانفراد المؤمنين بالحجّ البلد الحرام.

وقال ابن عباس وقتادة والشعبي قوله: ﴿وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْكُمَ دِينًا ﴾، معناه رضيت لكم الاستسلام لأمري والانقياد لطاعتي على ما شرَّعت لكم من حدوده وفرائضه ومعالمه دينًا، يعني بذلك طاعة منكم لي. فإن قيل: أو ما كان الله راضيًا الإسلام دينًا لعباده إلَّا يـوم أُنزلت هذه الآية؟ قيل: لم يزل الله راضيًا لخلقه الإسلام دينًا، لكنَّه لم يـزل يصف نبيَّه محمَّد عَيَّا وأصحابه في درجات الإسلام ومراتبه درجة بعد درجة، ومرتبة بعد مرتبة، وحالًا بعد حال حتَّى أكمل لهم شرائعه وبلغ بهم أقصى درجاته،







#### أ.د. حسن كاظم أسد

ومراتبه، ثمَّ قال: حين أنزلت هذه الآية ﴿وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾...»(١٣٠).

محصل معنى الآية الشريفة هو التأكيد على يأس الكفّار عن الدين في يوم الغدير، حيث أكمل الله للأمّة دينها؛ بفرض الولاية والإمامة، وأتمّ عليها بذلك النعمة، ورضي لها الإسلام دينًا.

## آية علم الكتاب

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (١٣١).

وقال ابن إدريس: «قيل في معناه ثلاثة أقوال:

أحدها: روي عن ابن عبَّاس أنَّه قال: هم أهل الكتاب الذين آمنوا من اليهود والنصاري(١٣٢).

وقال الحسن: الَّذي عنده علم الكتاب هو الله تعالى، وبه قال الزَّجَّاج (١٣٣).

وقال أبو جعفر وأبو عبد الله المنظم المنه المنه المنه المنه الذين عندهم علم الكتاب بجملته، لا يشند عنهم شيء من ذلك دون من ذكروه (١٣٤٠). والكفاية: وجود الشيء على قدر الحاجة، فكأنّه قيل: قد وجد من الشهادة مقدار ما بنا إليه من الحاجة في فصل ما بيننا وبين هؤلاء الكفّار» (١٣٥٠).

## تعقيب الباحث

لم يبيِّن ابن إدريس المعنى العام للآية، ولم يكمل تفسير الآية، واكتفى بأقوال العلماء في مَن هو الذي عنده علم الكتاب، فاجتزأ التفسير واكتفى بأقوال العلماء (١٣٦٠).





ذكر الله في هذه الآية شهادته لنبيِّه محمَّد عَلَيْكُ وهي أوَّل الشهادات في تفنيد مكذِّبي الرسالة وصاحبها، ثمَّ تأتي الشهادة الثانية، وهي التي عند مَن عنده علم الكتاب، فقد قرنها الله بشهادته.

## آية البيّنة

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الْأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١٣٧٠).

قال ابن إدريس: «اختلفوا في معناه على أقوال:

الثاني: قال ابن عبَّاس، ومجاهد، وإبراهيم، والفرَّاء، والزَّجَّاج: جبرائيل يتلو القرآن على النبيِّ المِيَّلِا(١٣٩).

الثالث: شاهد منه لسانه، روي ذلك عن محمَّد بن عليّ- أعني ابن الحنفيَّة - وهو قول الحسن وقتادة (۱٤٠٠).

الرابع: روي عن أبي جعفر محمَّد بن عليّ بن الحسين الله عليّ بن أبي طالب، ورواه الرمَّانيّ، وذكره الطبريّ بإسناده عن جابر بن عبد الله عن عليّ الله (١٤١٠)، (١٤١٠).

لم يتعرَّض ابن إدريس للمعنى العام، فقد ابتدأ بأقوال العلماء في معنى الشاهد فقط، ولم يتعرَّض للرأي الخامس الذي قال فيه الطوسيّ: «ذكر الفرَّاء وجهًا







خامسًا، قال: ويتلوه - يعني القرآن - يتلوه شاهد هو الإنجيل، ومن قبله كتاب موسى - يعني التوراة - والمعنى ويتلوه في الحجَّة والبيِّنة»، وأغفل جميع ما فسَّره الطوسيّ (١٤٣).

أراد الله في تفسير هذه الآية في البيئنة يعني القرآن الكريم، ومن هنا يظهر أنَّ صاحب البيئنة النبيِّ عَيَّاتُهُ، وفي هذا تشريفٌ وتعريفٌ للشاهد بأنَّه مِن رسول الله عَيَّاتُهُ، أي بعضه وبمنزلته.

## آية المباهلة

﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ (١٤١٠).

قال ابن إدريس: «الهاء في قوله: ﴿فِيهِ ﴾ يحتمل أن تكون عائدة إلى أحدِ أمرين: أحدهما: إلى عيسى في قوله: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسى عِنْدَ اللهِ ﴾ في قول قتادة (١٤٥). الثاني: أن تكون عائدة على الحقِّ في قوله: ﴿الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٢٤٦).

والذين دعاهم النبي عَيَّا في المباهلة نصارى نجران، ولمَّا نزلت الآية أخذ النبي عَيَّا بيد عليِّ وفاطمة والحسن والحسين، ثمَّ دعا النصارى إلى المباهلة؛ فأحجموا عنها، وأقرُّوا بالذلَّة والجزية، ويقال إنَّ بعضهم قال لبعض: إنْ باهلتموه اضطرم الوادي نارًا عليكم، ولم يبق نصرانيُّ ولا نصرانيُّ إلى يوم القيامة (١٤١٠). وروي أنَّ النبيِّ عَيَّا قال لأصحابه مثل ذلك (١٤١٠)، ولا خلاف بين أهل العلم أمَّم لم يجيبوا إلى المباهلة.

وقال أبو بكر الرازيّ: الآية تدلُّ على أنَّ الحسن والحسين ابناه، وأنَّ ولد البنت ابن على الحقيقة (١٤٩).







وقال ابن أبي علان: فيها دلالة على أنَّ الحسن والحسين كانا مكلَّفَين في تلك الحال؛ لأنَّ المباهلة لا تجوز إلَّا مع البالغين(١٥٠).

واستدلُّ أصحابنا جذه الآية على أنَّ أمير المؤمنين كان أفضل الصحابة من

أحدهما: أنَّ موضوع المباهلة ليتميَّز المحقُّ من المبطل، وذلك لا يصحُّ أن يُفعل إلَّا بمن هو مأمون الباطن، مقطوعًا على صحَّة عقيدته، أفضل الناس عند الله.

والشانى: أنَّه «جعله مثل نفسه بقوله: ﴿وَأَنْفُسَنا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾؛ لأنَّه أراد بقوله: ﴿أَبْناءَنا﴾ الحسن والحسين بلا خلاف، وبقوله: ﴿ وَنِسَاءَنا وَنِسَاءَكُمْ ﴾ فاطمة، وبقوله: ﴿ وَأَنْفُسَـنَا ﴾، أراد به نفسه ونفس عليّ ؛ لأنَّه لم يحضر غيرهما بلا خلاف، وإذا جعله مثل نفسه وجب ألّا يدانيه أحد في الفضل و لا يقاربه. وحتَّى قيل لهم: إنَّه أدخل في المباهلة الحسن والحسين مع كونها غير بالغَين وغير مستحقّين للثواب، وإن كانا مستحقّين للثواب لم يكونا أفضل الصحابة. قال لهم أصحابنا: إنَّ الحسن والحسين كانا بالغَين مكلَّفين؛ لأنَّ البلوغ وكمال العقل لا يفتقر إلى شرطٍ مخصوص، ولذلك تكلُّم عيسي في المهد، بما دلُّ على كونه مكلُّفًا عاقلًا.

وقد حكيت ذلك عن إمام من أئمَّة المعتزلة مثل ذلك(١٥١).

وقالوا أيضًا- أعنى أصحابنا-: إنَّها كانا أفضل الصحابة بعد أبيها وجدِّهما؛ لأنَّ كثرة الثواب ليس بموقوفٍ على كثرة الأفعال، فصغر سنَّهما لا يمنع من أن يكون معرفتهما وطاعتهما لله، وإقرارهما بالنبعُّ عَيَّاللهُ وقع على وجهٍ يستحق به من الثواب ما يزيد على ثواب كلِّ من عاصر هما سوى جدِّهما وأبيهما، وقد فرغنا الكلام في ذلك واستقصيناه في كتاب الإمامة(١٥٢)»(١٥٣).







## تعقيب الباحث

نقل ابن إدريس تفسير الآية كاملًا من التبيان(١٥٤).

المحاججة: كثرة القصد إلى من يعظم، و المحجَّة: قارعة الطريق الواضح، والحجَّة: وجه الظفر عند الخصومة، والحجَّة الدلالة الميِّنة للمحجَّة، أي المقصد المستقيم والذي يقتضي صحَّة أحد النقيضَين، المحاججة هي تبادل الحجَّة، وهي ما يقصد به إثبات المدَّعى سواء كان دليلًا حقًّا أو مغالطة باطلة (١٥٥٠).

المباهلة: والبهل والابتهال في الدعاء الاسترسال فيه والتضرُّع، ومن فسَّر الابتهال باللعن؛ فلأجل أنَّ الاسترسال في هذا المكان لأجل اللعن، ومنها دعونا على الظالم منا(١٥٠١).

إنَّ مما لا ريب فيه أنَّ الآية تدلُّ على فضلٍ عظيمٍ وكرامةٍ باهرةٍ لأهل بيت النبيَّ عَلَيْهُ، وهو أمرٌ اعترف به أعاظم المفسِّرين والمحدِّثين من السنَّة، بعد أن اعترفوا باتِّفاق الرواة وصحَّة رواياتهم في ذلك.

# آية التّطهير

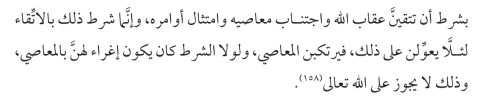
﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (١٥٧).

قال ابن إدريس: «ثمَّ قال: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِنَ النِّسَاءِ ﴾، إنَّما قال: ﴿ كَأَحَدٍ ﴾، ولم يقل كواحدة؛ لأنَّ أحدًا نفي عام للمذكَّر والمؤنث، والواحد والجماعة، أي: لا يشبهكنَّ أحد من النساء في جلالة القدر وعظم المنزلة، ولمكانكنَّ من رسول الله،









وقوله: ﴿وَلا تَبَرَّجُنَ تَـبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولى﴾ قال قتادة: التبرُّج التبختر والتكبر (١٥٩).

وقال غيره: هو إظهار المحاسن للرجال(١٦٠٠).

ومعنى الجاهليَّة الأولى، وهو ما كان قبل الإسلام، وقيل: ما كان بين آدم ونوح، وقيل: ما كان بين موسى وعيسى، وقيل: ما كان بين عيسى ومحمَّد، وقيل: ما كان بين عيسى ومحمَّد، وقيل: ما كان يفعله أهل الجاهليَّة؛ لأنَّهم كانوا يجوِّزون لامرأةٍ واحدةٍ رجلًا وخلًا، فللزوج النصف السفلانيّ، وللخلِّ الفوقاني من التقبيل والمعانقة، فنهى الله تعالى عن ذلك أزواج النبيّ عَيُّالًا، وأمَّا الجاهلية الأخرى، فهو ما يعمل بعد الإسلام بعمل أولئك (١٦١).

روى أبو سعيد الخدريّ وأنس بن مالك وعائشة وأمُّ سلمة وواثلة بن الأسقع أنَّ الآية نزلت في النبيِّ عَيِّاللهُ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين المِيَّالِيُّ (١٦٢).

واستدلَّ أصحابنا بهذه الآية على أنَّ في جملة أهل البيت معصومًا لا يجوز عليه الغلط، وأنَّ إجماعهم لا يكون إلَّا صوابًا، بأن قالوا: ليس يخلو إرادة الله لإذهاب الرجس عن أهل البيت من أن يكون هو ما أراد منهم من فعل الطاعات واجتناب المعاصي، أو يكون عبارة عن أنَّه أذهب عنهم الرجس بأن فعل لهم لطفًا اختاروا عنده الامتناع من القبائح. والأوَّل لا يجوز أن يكون مرادًا؛ لأنَّ هذه الإرادة حاصلة مع جميع المكلَّفين، فلا اختصاص لأهل البيت في ذلك، ولا خلاف أنَّ الله تعالى خصَّ بهذه الآية أهل البيت بأمرٍ لم يشركهم فيه غيره، فكيف يحمل على ما يُبطل هذا التخصيص، ويُخرج







الآية من أن يكون لهم فيها فضيلة ومزيَّة على غيرهم (١٦٣).

على أنَّ لفظة ﴿إِنَّمَا﴾ تجري مجرى ليس، وقد دلَّلنا على ذلك فيها تقدَّم، وحكيناه عن جماعة من أهل اللغة كالزَّجَّاج وغيره. فيكون تلخيص الكلام: ليس يريد الله إذهاب الرجس على هذا الحدِّ إلَّا عن أهل البيت، فدلَّ ذلك على أنَّ إذهاب الرجس قد حصل فيهم، وذلك يدلُّ على عصمتهم، وإذا ثبت عصمتهم، ثبت ما أردناه.

وقال عكرمة (١٦٤): هي أزواج النبيّ خاصَّة، وهذا غلط؛ لأنَّه لو كانت الآية فيهنَّ خاصَّة، لكنَّى عنهنَّ بكناية المؤنَّث، كما فعل في جميع ما تقدَّم من الآيات، نحو قوله: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾، ﴿وَلا تَبرَّجْنَ ﴾، ﴿وَأَطِعْنَ الله ﴾، ﴿وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ ﴾، ﴿وَآتِينَ الله كَانَ يَجِب أَن يقول: إنَّما يريد الله ليذهِب الزَّكَاةَ ﴾، فذكر جميع ذلك بكناية المؤنَّث، فكان يجب أن يقول: إنَّما يريد الله ليذهِب عنكنَّ الرجس أهل البيت ويطهركنَّ، فلمَّا كنَّى بكناية المذكَّر دلَّ على أنَّ النساء لا مدخل لهنَّ فيها. وفي الناس من حمل الآية على النساء، ومن ذكرناه من أهل البيت هربًا عمَّا قلناه، وقال: إذا اجتمع المذكَّر والمؤنث غلب المذكَّر، فكنَّى عنهم بكناية المذكَّر والمؤنث غلب المذكَّر، فكنَّى عنهم بكناية المذكَّر والمؤنث .

وهـذا يَبطـل بها بينًاه مـن الرواية عن أم سـلمة، وما يقتضيه من كـون من تناولته معصومًا، فالنساء خارجـات عن ذلك، وقد اسـتوفينا الكلام في هـذه الآية في كتاب الإمامة، من أراده وقف عليه من هناك»(١٦٦).

## تعقيب الباحث

لم يتعرَّض ابن إدريس للقراءات، وحاول اختصار بعض العبارات المتداخلة في تفسير الطوسيّ، وركَّز على الآية محلّ البحث، والتي تخصُّ أهل البيت الميّلاً.

الإرادة: وهي إمَّا تكوينيَّة تتعلَّق بفعل النفس، وإمَّا إرادة الله التشريعية وهي التي







الرجس: هو الشيء القذر، والحسِّيّ منه واضح، والمعنويّ ما يوجب تقذُّر النفس كالشرك والإثم وكلِّ معصية. والبيت: ما يحيط به الجدران، والمسقَّف من الدار وغيرها، وهو بيت السكني، ويُطلق على بيت القرابة والنسب، وأهل بيت السكني من يعيش فيه، كما أنَّ أهل بيت القرابة هم قرابة الرجل الأدنون.

مفاد الآية هو على قصر إرادة الله تعالى التكوينيَّة في إذهاب الرجس عن أهل البيت المن وتطهيرهم تطهيرًا كاملًا شاملًا، وهذا الحصر إنَّما هو بالنسبة إلى ما يتعلُّق بأهل البيت الله وحسب، فكأنَّه قال: يا أهل البيت، أنتم الذين يريد الله أن يُذهب عنكم الرجس ويطهِّركم من الأدناس.

# آية المودَّة

﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (١٦٧).

قال ابن إدريس: «اختلفوا في قوله: ﴿الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي﴾، فقال عليّ بن الحسين الله وسعيد ابن جبير وعمرو بن شعيب: معناه إلَّا أن تودُّوا قرابتي، وهو المرويُّ عن أبي 

## تعقيب الباحث

لم يتعرَّض ابن إدريس لكامل تفسـير الآية التي فيها فائدة كبيرة للإتمام، فقد اجتزأ







تفسير الطوسيّ الذي هو: «ثمَّ قال ﴿ ذَلِكَ ﴾ يعني الكون عند ربهم، وأنَّ لهم ما يشاؤن ﴿ هُلُو الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ يعني الزيادة التي لا يوازيها شيء في كثرتها. ثمَّ قال ﴿ ذَلِكَ ﴾ يعني ما تقدَّم ذِكره ممَّا يشاؤونه هو ﴿ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ ﴾ به، ومن شدَد الشين أراد التكثير، ومن خفَّف؛ فلإنَّه يدلُّ على القليل والكثير. وقيل: هما لغتان، وحكى الأخفش لغنة ثالثة: أبشرته. ثمَّ وصفهم فقال: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بالله وصدقوا رسله ﴿ وَعَمِلُوا ﴾ الأعال ﴿ الصَّالِحَ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ ﴾ ، أي الأعال ﴿ الصَّالِحَ اللهِ السَّالُةُ وَمَا بعثني الله به من المصالح ﴿ إلَّا الْمَودَةَ فِي القُرْبَى ﴾ ، وقيل في هذا الاستثناء قولان:

أحدهما: إنَّه استثناء منقطع؛ لأنَّ المودَّة في القربي ليس من الأجر، ويكون التقدير لكن أذكِّركم المودَّة في قرابتي.

الثاني: إنَّه استثناء حقيقة، ويكون أجري المودَّة في القربي كأنَّـه أجر، وإن لم يكن أجر » (١٧٠).

وأدرج ما انتخبه من تفسير الطوسيّ، وترك أيضًا الأقوال الباقية في مَن هم أصحاب المودَّة، فقال الطوسيّ: «وقال الحسن: معناه ﴿إِلَّا الْمَودَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ إلى الله تعالى والتودُّد بالعمل الصالح إليه. وقال ابن عبَّاس وقتادة ومجاهد والسديّ والضحَّاك وابن زيد وعطاء بن دينار: معناه إلَّا أن تودُّوني لقرابتي منكم. وقالوا: كلُّ قرشيّ كانت بينه وبين رسول الله على قرابة، ويكون المعنى: إن لم تودُّوني لحقِّ النبوَّة أفلا تودُّوني لحقِّ القرابة. والأوَّل هو الاختيار عندنا، وعليه أصحابنا. وقال بعضهم: إلَّا أن تصلوا قرابتكم. وقال آخرون: معناه إلَّا أن تتقرَّبوا إلى الله بالطاعات (۱۷۱۰).

الأجر جزاء العمل، وكلُّ ما يعود إلى العامل من ثواب العمل، سواء كان دنيويًّا أو أُخرويًا (١٧٢).





المودة: الودُّ محبَّة الشيء وتمنَّى كونه، وهي المحبَّة المستتبعة للمراعاة والتعاهد، ولعلَّها- الاشتمالها على ذلك- الاتُستعمل في محبَّة العباد لله تعالى (١٧٣).

والقربي: القرابة في النسب.

إنَّ هـذا الأجر المطلوب في هذه الآية الكريمة هـو في الواقع من أروع ما يعود على الأمَّة بالخير، ويرتبط بمسيرتها ومستقبلها وقيادتها، فهو يشدُّها ويربطها عاطفيًّا؛ لتوعيتهم إلى القيادة، مقوِّيًا بذلك الترابط العقائديّ بها، وإذا اقترنت العقيدة بالعاطفة المبنيَّة على أساسها أمكن ضهان قيام القائد بمهامِّه التاريخيَّة الكبرى الملقاة على عاتقه في مجال تربية الإنسانيَّة ككلّ، وهدايتها إلى شواطيء الكهال. فهذا الأجر المسؤول هو في الواقع تعليم اجتهاعيّ رائع لصالح الأمَّة نفسها، وليس أجرًا شخصيًّا للرسول المعلقة.

## آية الشهادة

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِكَنْ يَنْقَلِبُ عَلَى شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِكَى يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِيبُهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ فَتَبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَوَ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفَ مُ رَحِيمٌ ﴾ (١٧٤).

قال ابن إدريس: «استدلَّ البلخيّ والجبائيّ والرمَّانيّ وابن الأخشاذ وكثير من الفقهاء وغيرهم بهذه الآية على أنَّ الإجماع حجَّة، من حيث أنَّ الله وصفهم بأنَّهم عدول، فإذا عدلهم الله لم يجز أن تكون شهادتهم مردودة (٥٧٥)، وقد بينًا في أصول الفقه أنَّه لا دلالة فيها على أنَّ الإجماع حجَّة. وجملته: إنَّ الله تعالى وصفهم بأنَّهم عدول، وبأنَّهم شهداء، وذلك يقتضى أن يكون كلُّ واحدٍ عدلًا وشاهدًا؛ لأنَّ شهداء جمع شهيد، وقد علمنا





أنَّ كلَّ واحدٍ من هذه الأمَّة ليس بهذه الصفة، فلم يجز أن يكون المراد ما قالوه. على أنَّ الأمَّة إن أُريد بها جميع الأمَّة، فقد بيَّنَا أنَّ فيها كثيرًا ممَّن يُحكم بفسقه، بل بكفره، فلا يجوز حملها على الجميع، وإن خصُّوها بالمؤمنين العدول، جاز لنا أن نخصَّها بجهاعة، كلُّ واحدٍ منهم موصوف بها وصفنا به جماعتهم، وهم الأئمَّة المعصومون من آل الرسول. على أنَّا لوسلَّمنا ما قالوه من كونهم عدولًا، ينبغي أن نجنبهم ما يقدح في عدالتهم، وهي الكبائر، فأمَّا الصغائر التي تقع مكفَّرة، فلا تقدح في العدالة، فلا ينبغي أن يمنع منها، ومتى جوَّزنا عليهم الصغائر، لم يمكنَّا أن نحتج بإجماعهم؛ لأنَّه لا شيء أجمعوا عليه إلَّا ويجوز أن يكون صغيرًا، فلا يقدح في عدالتهم، ولا يجب الاقتداء بهم فيه لكونه قبيحًا، وفي ذلك بطلان الاحتجاج بإجماعهم، وكيف يجنبُون الصغائر؟ وحال شهادتهم ليس بأعظم من شهادة النبيّ عَلَيْ ومع هذا يجوِّزون عليه الصغائر، فهلًا جاز مثل ذلك عليهم، ولا تُقدح في عدالته النبيّ عَلَيْ النبيّ عَلَيْهُم.

وقوله: ﴿ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾، قيل في معناه قولان:

أحدهما: عليكم شهيدًا بها يكون من أعمالكم، وقيل: يكون حجَّةً عليكم.

الثاني: يكون لكم شهيدًا بأنّكم قد صدقتم يوم القيامة بها تشهدون به، وجعلوا ﴿عَلَى ﴾ بمعنى اللام، كها قال: ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ ﴾ (١٧٧)، أي: للنُّصُب.

وقوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾، أي: ما صرفناك عن القبلة التي كنت عليها إلَّا لنعلم.

وقوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾، قيل في معناه ثلاثة أقوال:

أولها: إلَّا لنعلم، أي: لنعلم حزبنا من النبيّ والمؤمنين، كما يقول الملك: فعلنا وفتحنا، بمعنى فعل أولياؤنا، ومن ذلك قيل: فتح عمر السواد وجبى الخراج، وإن لم





يتولَّ ذلك بنفسه (۱۷۸).

الثاني: إلَّا ليحصل المعلوم موجودًا، فقيل على هذا: إلَّا لنعلم؛ لأنَّه قبل وجود المعلوم لا يصحُّ وصفه بأنَّه عالم بوجوده (١٧٩).

الثالث: إلَّا لنعاملكم معاملة المختبر الممتحن، الَّذي كأنَّه لا يعلم، إذ العدل يوجب ذلك من حيث لو عاملهم بها يعلم أنَّه يكون منهم كان ظلمًا لهم. ونظير ذلك قول القائل لمن أنكر أن تكون النار تحرق الحطب: فلتحضر النار والحطب لنعلم أتحرقه أم لا؟ على جهة الأنصاف في الخطاب، لا على جهة الشكِّ في الإحراق، وهذا الوجه اختاره ابن الأخشاذ والرمَّانيّ (١٨٠٠).

وكان عليّ بن الحسين المرتضى الموسويّ نضّر الله وجهه يقول في مثل ذلك وجهًا مليحًا، وهو أن قال: قوله: ﴿لِنَعْلَمَ ﴾ يقتضي حقيقة أن يعلم هو وغيره، ولا يحصل علمه مع علم غيره إلّا بعد حصول الاتّباع، فأمًّا قبل حصوله فإنّها يكون (هُوَ) تعالى العالم وحده، فصحّ حينئذٍ ظاهر الآية، وهذا وجه رابع (۱۸۱).

على أنَّ قوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ ﴾، لا يدلُّ على حدوث العلم؛ لأنَّه كان قبل ذلك عالمًا بأنَّ الاتباع سيوجد أو لا يوجد، فإن وجد كان عالمًا بوجوده، وإن لم يتجدَّد له صفة وإنَّما تجدَّد المعلوم؛ لأنَّ العلم بالشيء سيوجد علم بوجوده إذا وجد، وإنَّما يتغيَّر عليه الاسم، ويجري ذلك مجرى تغيُّر الاسم على زمانٍ بعينه، بأن يوصف (بأنَّه غد) قبل حصوله، فإذا حصل قيل: إنَّه اليوم، وإذا تقضَّى وصِف بأنَّه أمس، فتغيَّر عليه الاسم، والمعلوم لم يتغير (١٨٦).

وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾، قيل في معناه أقوال:

أولها: قال ابن عبَّاس وقتادة والربيع: ليَّا حوِّلت القبلة قال ناس: كيف بأعمالنا







التي كنّا نعمل في قبلتنا الأولى؟ وقيل: كيف بمن مات من إخواننا قبل ذلك؟ فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ ﴾، وهذه الآية فيها دلالة على جواز النسخ في الشريعة بل على وقوعه؛ لأنّه قال: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾ فأخبر أنّ الجاعل لتلك القبلة كان هو تعالى، وأنّه هو الّذي نقله عنها، وذلك هو النسخ (١٨٣).

فإن قيل: كيف أضاف الإيمان إلى الأحياء، وهم كانوا قالوا: كيف بمن مضى من إخواننا؟.

قلنا: يجوز ذلك على التغليب؛ لأنَّ من عادتهم أن يغلِّبوا المخاطب على الغائب كما يغلِّبون المذكَّر على المؤنث، والأنبه على الأكمل، فيقولون: فعلنا بكما وبلَّغناكما، وإن كان أحدهما حاضرًا والآخر غائبًا.

فإن قيل: كيف جاز على أصحاب النبي عَلَيْ الشكُّ في من مضى من إخوانهم فلم يدروا أنَّهم كانوا على حقٌ في صلاتهم إلى بيت المقدس؟ قيل: الوجه في الخبر المروي في ذلك كيف إخواننا لو أدركوا الفضل بالتوجُّه إلى الكعبة معنا؟ لأنَّهم أحبُّوا لهم ما أحبُّوا لأنفسهم، أو يكون قال ذلك منافق، فخاطب الله المؤمنين بها فيه الردّ على المخالفين المنافقين (۱۸۵)... (۱۸۵)...

## تعقيب الباحث

ترك ابن إدريس القراءات والمعنى الحرفيّ والإعراب في هذه الآية، واسترسل في انتخابه، وليّا جاء إلى المعنى العام في تفسير الآية اجتزأ ما قاله الطوسيّ، إذ قال: «المعنى: فإن قيل: بأيّ شيء يشهدون على الناس، قلنا فيه ثلاثة أقوال:

أحدها: ليشهدوا على الناس بأعمالهم التي خالفوا فيها الحقَّ في الدنيا وفي الآخرة،





كما قال: ﴿ وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاءِ ﴾ (١٨٦)، وقال ﴿ وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَاد ﴾ (١٨٧).

قال ابن زيد: الأشهاد أربعة: الملائكة، والأنبياء، وأمَّة محمَّد عَلَيْهُ، والجوارح. كما قال: ﴿ وَيوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيمِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٨٨٠).

الثالث: ﴿تَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾، أي حجَّةً عليهم فيها يشهدون، كها أنَّ النبيِّ عَيَّا الله شهيد بمعنى حجَّة في كلَّها أخبر به. والنبيِّ عَيَّا الله وحده كذلك. فأمَّا الأمَّة فجهاعتها حجَّة دون كلِّ واحدٍ منها »(١٨٩).

بملاحظة القول الخامس الذي وضعه الطوسيّ في تفسير قوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾، فالشيخ الطوسيّ في تفسير قوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾، فالشيخ الطوسيّ في تفسيره قال هناك ثلاثة وجوه، وأضاف رأيًا رابعًا للسيِّد المرتضى، ثمَّ إنَّ هناك رأيٌ خامسٌ درجهُ ابن إدريس على أنَّه تكملة للتفسير وليس رأيًا خامسًا كها فعل الشيخ الطوسيّ (١٩٠٠).

كما أنَّ في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾، ثلاثة أقوال، اقتصر ابن إدريس بالقول الأوَّل، وترك باقي الأقوال: للحسن والبلخيّ، وترك المعنى اللغويّ للإضاعة.

ثمَّ أضاف المعلومات الخاصَّة بالآية، منتهيًّا بأنَّها ناسخة.

أَمَّا تفسير قوله تعالى: ﴿ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾، فلم يتعرَّض لهما.

الوسط: ما له الطرفان أو الأطراف، ويستعمل بمعنى العدل؛ لأنَّ الوسط هو







أعدل ما يكون من الشيء، وأبعده من الانحراف. وبعبارةٍ أخرى: إنَّ العدل متوسِّط بين التفريط والإفراط. ويقرب منه استعماله في معنى الخِيار. وكيف كان، فهو صفة للشيء بالقياس إلى الغير (١٩١١).

الشهادة والشهود: الحضور مع المشاهدة بالصبر أو بالبصيرة (١٩٢١). وبهذا تبيَّن أنَّ المراد من الشهادة في الآية المبحوث عنها هي الشهادة على الأعمال، وإنَّ هؤلاء الخواص من الأمَّة جُعلوا وسطًا ومُنحوا هذه الكرامة؛ لارتباط هذه الشهادة بهذا الوصف، سواء كان المراد بالوسطيَّة كونهم واسطة بين الرسول والناس، أو كونهم عدولًا غير مائلين إلى الإفراط والتفريط، فهم مُثلٌ عُليا للناس، أو غير ذلك.

فالنتيجة إنَّ في الأمَّة المسلمة طائفة معيَّنة فازت بمقام الشهادة على الأعمال، وأنَّ هـذه الطائفة هي من ذريَّة إبراهيم الله على ما يقتضيه انطباق آية الاجتباء الأخيرة على آية الشهادة.

## آية الاجتباء

﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آَمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْجَيْرَ لَعَلَّكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ تُفْلِحُونَ \* وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةً أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُ وَلَا لَمُ اللَّهُ مُولَاكُمْ وَتَكُونُ الرَّسُولُ اللَّهِ هُوَ مَوْ لَاكُمْ وَتَكُونُ وَاللَّهُ مَا النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُ وا بِاللهِ هُو مَوْ لَاكُمْ وَتَكُونُ وَلَا لَهُ النَّصِيرُ ﴾ (١٩٣٠).

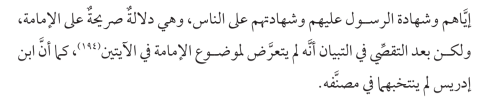
### تعقيب الباحث

هاتان الآيتان لهم دلالة بالمكانة العظمى التي خُصَّ بها المسلمون، وهي اجتباء الله









فالاجتباء هـ و اختيار الشيء؛ لما فيه من الصلاح، وقيل: معناه اختاركم لدينه، وجهاد أعدائه، ولا بدَّ أن يكون ذلك خطابًا متوجِّهًا إلى من اختاره الله بفعل الطاعات، دون أن يكون ارتكب الكبائر الموبقات. وإنَّ كلُّ سبقٍ منه جهاد في سبيل الله. ولم يجعل عليكم ضيقًا في دينكم (١٩٥).

وتوضِّح الآيتَين حقيقة مهمَّة، وهي أنَّه تعالى بعد أن أمر المؤمنين عمومًا بالركوع والسجود ومطلق العبادة وفعل الخيرات والجهاد في الله حقَّ جهاده، بيَّن لهم فضله العظيم من الاجتباء وما بعده، تؤدِّي بصورة طبيعيَّة إلى شهادة الرسول عَلَيْكُ عليهم، ثمَّ شهادة أهل البيت المالي على العباد.

والاجتباء: قال جبيت الماء في الحوض جمعته، والحوض الجامع له جابية، وجمعها جواب، والاجتباء الجمع على طريق الاصطفاء، واجتباء الله العبد تخصيصه إيَّاه بفيض إلهـيِّ يتحصَّـل له منه أنـواع من النِّعم بلا سـعي من العبد، وذلـك للأنبياء وبعض من يقاربهم من الصدِّيقينَ والشهداء(١٩٦).

وعليه، فالإنسان المجتبى هو الإنسان المسلم الذي لا يجد في نفسه حرجًا ممَّا قضى الله وأمر، لذلك فالإسلام والانقياد مراتب، وإنَّ هذا الإسلام الملازم للاجتباء والاصطفاء لا بـدُّ وأن يكون من مراتبه العليا بحكم الامتنان تكريم إلهيّ لا ينالـه إلَّا المخلصـون غايـة الإخـلاص، المطهَّرون مـن الرجس، فهم الشـاهد على أعمالنا.







# آية رؤية الأعمال

﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٩٧).

قال ابن إدريس: «روي في الخبر أنَّ أعمال العباد تُعرض على النبيِّ عَيَّا في كلِّ اثنين وخميس؛ فيعلمها (۱۹۸۸)، وكذلك تُعرض على الأئمَّة المِيَّ؛ فيعرفونها، وهم المعنيُّون بقوله: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ (۱۹۹۸). وإنَّما قال: ﴿سَيرَى اللهُ ﴾ على وجه الاستقبال، وهو عالم بالأشياء قبل وجودها؛ لأنَّ المراد بذلك أنَّه سيعلمها موجودة بعد أن علمها معدومة، وكونه عالمًا بؤجودها إذا وجدت لا يُجدِّد حال له بذلك (٢٠٠٠)... »(٢٠٠٠).

### تعقيب الباحث

اختار ابن إدريس في تفسير هذه الرواية الخبر وحسب، ولم يبتدئ التفسير كها بدأ الطوسيّ، فقال الطوسيّ: «هذا أمر من الله تعالى لنبيّه على أن يقول للمكلّفين: «اعْمَلُوا» ما أمركم الله به من الطاعة واجتنبوا معاصيه، فإنَّ الله ﴿سَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالنّمُوْمِنُونَ﴾، وفي ذلك ضرب من التهديد، كها قال مجاهد، والمراد بالرؤية ها هنا العلم الذي هو المعرفة، ولذلك عدّاه إلى مفعولٍ واحد، ولو كان بمعنى العلم الذي ليس بمعرفة لتعدّى إلى مفعولين، وليس لأحدٍ أن يقول: إنَّ أعهال العباد من الحركات يصحُّ رؤيتها لمكان هذه الآية؛ لأنَّه لو كان المراد بها العلم لعدّاه إلى الجملة، وذلك أنَّ العلم الذي يتعددي إلى مفعولين ما كان بمعنى الظنّ، وذلك لا يجوز على الله، وإنَّها يجوز عليه ما كان بمعنى المعرفة» (وقوله ﴿وَسَتُرُدُّونَ إِلَى عَالِم ما كان بمعنى المعرفة» أي معناه سترجعون إلى الله الذي يعلم السرَّ والعلانية ﴿فَيُنْبَئُكُمْ ﴾ أي غبركم ﴿بَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ويجازيكم عليه» (٢٠٠٠).





الرؤية: إدراك المرئعيّ بالعين أو بالقلب. والرؤية: النظر بالعين وبالقلب. وهي إدراك المرئيّ، وذلك أضرُ ب: الأوَّل بالحاسَّة وما يجرى مجراه، الثاني بالوهم والتخيُّل، الثالث بالتفكُّر، الرابع بالعقل(٢٠٤).

فالمعني: يا أيُّها النبيّ قل للناس: اعملوا ما شئتم، ولكن اعلموا أنَّ الله تعالى يرى أعمالكم وأنتم بمنظره ومرآه، فيجازيكم بها يوم القيامة حين تردُّون إليه، وكذلك رسوله شاهد ناظر لِما تعملون، والمؤمنون الذين هم غيركم طبعًا أيضًا شهداء ناظرون. فالآية تدلُّ على أنَّ رسول الله عَيْالَيْ، والأئمَّة المعصومين الكِين - وهم أجلى مصاديق المؤمنين -يـرون كلّ ما يعمله العباد رؤيـةً لا تتمُّ إلَّا بالإشراف الوجـوديّ على الأعمال ومنابعها النفسيَّة.

## آية الراسخون في العلم

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَـهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِـخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آَمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْـدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُولُو

قال ابن إدريس: «المحكم: هو ما علم المراد بظاهره من غير قرينة تقترن إليه ودلالة تدلُّ على المرادب لوضوحه، نحو قوله: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَدِيًّا ﴾(٢٠٦)، وقوله: ﴿ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ (٢٠٧)، والمتشابه: ما لا يعلم المراد بظاهره حتَّى يقترن به ما يدلُّ على المراد لالتباســه، نحو قولــه: ﴿وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْـم ﴾(٢٠٨)، فإنَّه يفارق قولــه: ﴿وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ ﴾(٢٠٩٠)؛ لأنَّ إضلال السامريّ قبيح، وإضلال الله بمعنى حكمه بأنَّ العبد ضال ليس بقبيح، بل هو حسن، فإن قيل: لمَ أنزل في القرآن المتشابه؟ وهلَّا أنزله كلَّه محكمًا؟







قلنا: للحثّ على النظر الَّذي يوجب العلم، دون الاتِّكال على الخبر من غير نظر؛ وذلك أنَّه لو لم يعلم بالنظر أنَّ جميع ما يأتي به الرسول حقُّ، جوَّز أن يكون الخبر كذبًا، وبطلت دلالة السمع وفائدته، فلحاجة العباد إلى ذلك من الوجوه التي تتناوله أنزله الله متشابهًا، ولو لا ذلك لما بان منزلة العلماء وفضلهم على غيرهم؛ لأنَّه لو كان كلُّه محكمًا لكان من يتكلَّم باللغة العربيَّة عالمًا به، ولا كان يشتبه معرفة المراد على أحد، فيتساوى الناس في علم ذلك، على أنَّ المصلحة معتبرة في إنزال القرآن متشابهًا؛ لأنَّ المصلحة القرئب وما أنزله محكمًا؛ فلمثل ذلك.

والمتشابه في القرآن يقع فيها اختلف الناس فيه من أمور الدين، من ذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾، فاحتمل في اللغة أن يكون كاستواء الجالس على السرير، واحتمل أن يكون بمعنى الاستيلاء، نحو قول الشاعر:

ثم استوى بشرعلى العراق من غير سيف ودم مهراق (٢١٠)

وأحد الوجهين لا يجوز عليه تعالى لقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (٢١١)، وقوله: ﴿لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدُ ﴾ (٢١٢)، والآخر يجوز عليه، فهذا من المحكم اللَّذي يرد إليه المتشابه.

ومن ذلك قوله: ﴿ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾ (٢١٣)، فرددناه إلى المحكم الَّذي هو قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عِنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢١٤).

فإن قيل: كيف عددتم من جملة المحكم قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ مع الاشتباه فيه بدخول الكاف؟ قلنا: إنَّما قلنا إنَّه محكم؛ لأنَّ مفهومه ليس كمثله شيء على وجهٍ من الوجوه، دون أن يكون عند أحد من أهل التأويل ليس مثل مثله شيء، فدخول الكاف





وإن اشتبه على بعض الناس لِمَ دخلت، فلم يشتبه عليه المعنى الأوَّل الَّذي من أجله كان محكمًا.

وقد حكينا فيها مضى عن المرتضى عليّ بن الحسين الموسوي أنَّه قال: «الكاف ليست زائدة، وإنَّها نفى أن يكون لمثله مثل، فإذا ثبت ذلك علم أنَّه لا مثل له؛ لأنَّه لو كان له مثل لكان له أمثال، وكان يكون لمثله مثل، فإذا لم يكن له مثل دلَّ على أنَّه لا مثل له، غير أنَّ هذا تدقيق في المعنى، فتصير الآية على هذا متشابهة؛ لأنَّ ذلك معلوم بالأدلَّة»(٢١٥).

## تعقيب الباحث

لم يذكر معنى ﴿ هُو ﴾ ، أي: القرآن ، مباشرة ، قال: المحكم ، ولم يذكر اختلاف أهل التأويل في المحكم والمتشابه ، وهي على خمسة أقوال (٢١٦) ، ولم يفسّر مفردات الآية ، ولم يذكر سبب نزولها ، ولم ينطر قل للمعنى العام للآية ولا لمعناها الحرفي وإعرابها ، بل انتقل إلى بيان جزئية في الآية وهي: «لم أنزل في القرآن المتشابه ؟ وهلّا أنزله كلّه محكمًا؟» . وينقل تفسير الطوسي لهذه الجزئية ، ثمّ يستقطع هذا المقطع من التفسير ، ومن ذلك قوله : ﴿ وَمَا تَشَاوُونَ إِلّا أَنْ يَشَاءَ الله ﴾ (٢١٧) متشابه ، وبين المراد بالمحكم الذي هو قوله : ﴿ وَمَا الله يُرِيدُ ظُلُم اللهالينَ ﴾ (٢١٧) ، ومن ذلك اعتراض الملحدين في باب النبوّة بها يوهم ﴿ وَمَا الله يُرِيدُ ظُلُم اللهالينَ ﴾ وَمَعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا للناقضة كقوله : ﴿ قُلُ أَوْنَكُمْ لَتَكُمُ لَتَكُمُ لَتَكُمُ السّتَوَى إلى السّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لهَا وَلِلاَّرْضِ إِنْتِيا طُوعًا أَوْ كَرُهًا فَلُواتٍ وَالْأَرْضِ إِنْتِيا طُوعًا أَوْ كُرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَاتِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنٍ ﴾ (٢١٧) ، فقال اليومان والأربعة واليومان ثمانية ، ثمّ قال : ﴿ هُو الّذِي خَلَقَ السّمَاء وَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتّةِ اليومان والأربعة واليومان ثمانية ، وليس الأمر على ما ظنُّوه ؛ لأنَّ ذلك يجري مجرى قول اليومان والموا أنَّ ذلك مناقضة ، وليس الأمر على ما ظنُّوه ؛ لأنَّ ذلك يجري محرى قول







القائل: سرنا من البصرة إلى بغداد في عشرة أيَّام، وسرنا إلى الكوفة في خمسة عشر يومًا، فالعشرة داخلة في الخمسة عشر ولا يضاف، فيقال: عشرة وخمسة عشر خمسة وعشرون يومًا كان فيها السير، فكذلك خلق الله الأرض في يومين وقضاهنَّ سبع ساواتٍ في يومين، وتممَّ خلقهنَّ في ستَّة أيَّام. وتقديره خلق الأرض في يومين من غير تتميم وجعل فيها رواسي وما تمَّ به خلقها في أربعة أيَّام فيها اليومان الأوَّلان كما يقال: جعل الدور في شهرَين وفرغ منهنَّ في أربعة أشهر. فيكون المحكم قد أبان عن معناه أنَّه على جهة خلق الأرض في يومين من غير تتميم، وليس على وجه التضادِّ على ما ظنُّوه. فإن قيل: كيف يكون المحكم حجَّة مع جواز تقييده بما في العقل؟ وفي ذلك إمكان كلِّ مبطل أن يدَّعيه فتذهب فائدة الاحتجاج بالمحكم؟ قلنا: لا يجب ذلك من قبل أنَّ التقييد بما في العقل إنَّما يجوز فيها كان ردًّا إلى تعارف من جهة العقول دون ما لا يتعارف في العقول، بل يحتاج إلى مقدِّمات لا يتعارفها العقلاء من أهل اللغة، والمراعى في ذلك أن يكون هناك تعارف من جهة العقل تقتضيه الحكمة دون عادة أو تعارف شيء؛ لأنَّ الحجَّة في الأوَّل دون الثاني، ومن جهة التباس ذلك دخل الغلط على كثير من الناس»(٢٢٠)، ثمَّ يكمل تفسير الطوسيّ في نهاية الاستشهاد بكلام عليّ بن الحسن المرتضى، ويترك إكمال تفسير الطوسيّ إلى نهاية الآية.

بملاحظة تفسير الطوسيّ أنَّه لم يتطرَّق لدلالة الآية على أنَّها من مثبتات الإمامة، وأنَّهم الثقل الثاني للرسالة، وأنَّهم هم من يستنطقون الكتاب أنِّي تارك فيكم الثَّقلَين كتاب الله وعترتي هي التي تستنطق برسوخها في العلم، لذلك لما انتخبها ابن إدريس لم يذكر شيئًا من ذلك ولم يعقب.

ظاهر الآية الكريمة يدلي بالتقسيم الثنائي، فعن تقسيم آيات الكتاب، تنقسم على: محكم ومتشابه. كما أنَّ المكلَّفين ينقسمون على: راسخون في العلم، وغير راسخين.





وغير الراسخين على قسمين: قسم يتّبع المتشابه، وهم الذين قد زاغت قلوبهم عن الصراط المستقيم وعن الحقّ. والقسم الآخر لا يتّبع المتشابه، وبالتالي يلزم قوله تعالى باتّباع الراسخين في العلم؛ كي يهدوهم إلى تأويل المتشابه بالمحكم. وأنّ المحكمات هنّ بمثابة الأمّ التي يرجع لها المتشابه بمعونة الراسخين في العلم. إذن مَن هم الراسخون في العلم؟ تساؤل أغفله الطوسيّ في تبيانه قد يكون بينه في مكان آخر في مؤلّفاته العقائديّة الأخرى، ولكن هنا جواب السؤال، وهو: إنّهم متّصفون بالإحاطة بالمحكم إحاطة تامّة، غير مقدور عليه لغيرهم، وهذه الإحاطة تستلزم العلم بتأويل المتشابه، وكون الراسخين في العلم ثلّة من هذه الأمّة الإسلاميّة، لا خصوص فردٍ واحدٍ، وأنّ التمسّك بالكتاب على انفراد لا يتحقّق بصورةٍ صحيحةٍ كاملةٍ تامّة إلّا بهم، كما لا يتحقّق التمسّك بمم إلّا بالتمسّك بالكتاب؛ لأنّهم هادون إلى محكماته، وتأويل متشابهاته، وهو مفاد حديث الثقلن.







#### الخاتمة

في نهاية المطاف لا بدَّ من إلقاء نظرةٍ على الآيات التي تبيَّن أنَّها تخصُّ الإمامة:

فإنَّ الآيات التي تناولت مفهوم الخلافة أعطت دلالات في كونها جعلاً إلهيًّا، ولا دخل لغير الله في جعلها، كما إنَّها هبة إلهيَّة متوقِّفة على علم المرشَّح لها بجميع أسهاء الله الحسنى وصفاته العليا؛ لكي يتمكَّن من التعبير عنها، كما هو متوقِّف أيضًا على معرفته لجميع المخلوقات؛ ليتمكَّن من القيام بمهمَّة تدبيرها وقيادتها، والخلافة لا يستحقها جميع أبناء آدم المفسدين في الأرض، وإنَّما يختصُّ وجود ذلك الخليفة، وهو الغاية القصوى والهدف الأسمى لخلق الإنسان في كلِّ زمان، أمَّا غيره فهم تبعُ له سائرون تحت ظلِّ قيادته الحكيمة.

أمَّا آية الإمامة المجعولة لشيخ الأنبياء إبراهيم اليَّلِا، الذي منح هذا المقام العالي عندما تعرَّض للابتلاء؛ فأتمَّ الكلمات، ذلك العهد الإلهيِّ لا ينالُ أيِّ ظالم أبدًا.

آية أُولي الأمر: تبيِّن للرسول عَيْنُ مقام ولاية الأمر، فضلًا عن المقامات الأخرى، أي: الحكومة على الأمَّة، فتجب طاعته واقتران إطاعته بإطاعة الله تعالى. وإطاعة أُولي الأمر هي نفس إطاعة الرسول عَيْنُ، وهؤلاء مقامهم من مقام الرسول عَيْنُ، وهو مقام العصمة، والمراد من أُولي الأمر أفراد معصومون من الأمَّة، والمقصود في الآية: ﴿الَّذِينَ النَّعُوا﴾ هنا هو الإمام أمير المؤمنين عليّ النَّيْ.

آية التبليغ: تبيِّن هذه الآية أنَّه لا تجد في الرسالة المحمَّديَّة تشريعًا يترتَّب عليه عدم





الكهال والتهام في تبليغ الرسالة، لكن هنا في آية التبليغ الأمر يختلف، أي: «يا محمَّد بلِّغ الأمر الذي في عهدتك، وأن خفت ولم تبلِّغ فها بلَّغت الرسالة، والضامن الله على خوفك في كونه تعالى عاصمك من الناس»، لذلك جعل ترك تبليغه للناس بمنزلة ترك تبليغ مجموع الرسالة الإسلاميَّة، وما يمكن معه أن يخاف الرسول الناس فيه، اللَّهمَّ إلَّا إذا كان ذلك أمرًا في مستوى أمر الرسالة، وهو الولاية التي أثبتتها آية الإكهال، وذلك باعتبار أنَّ الإمامة والولاية هي سرُّ بقاء الشريعة وخلودها.

آية الإكمال: الآية لا ترتبط بها قبلها وما بعدها بسياقٍ واحدٍ، والمراد من اليوم الذي يئس فيه الكفَّار وكمل فيه الدين وتمام النعمة، هو يـوم الغدير. كها أنَّ يأس الكفَّار هو إرساء دعائم الإمامة والنيابة الدائمة.

آية علم الكتاب: هذه الآية بصدد إعلان شهادة الله وشهادة من عنده علم الكتاب، وإنَّ اقتران شهادة من عنده علم الكتاب بشهادة الله ووصفها بأنَّ فيها الكفاية دليل على رفعة شأن صاحبها، ورويات الفريقَين خير شاهدٍ على أنَّه أمير المؤمنين على السَّاد.

آية البيّنة: الشاهد هو رسول الله عَيَالَةُ وأهل بيته اللهِ عَالَةُ لا بدَّ وأن يكون الشاهد معصومًا.

آية المباهلة: تبيِّن الآية الكريمة مدى فضل أهل البيت الميه وهم علي وفاطمة والحسن والحسن، وأنَّم أحبُّ الخلق إلى رسول الله عَلَيُّ وأخصُّ خاصَّت لديه، وأن عليًا عليًا عليه عنوان (أَنْفُسِنَا)، أي: نفس الرسول عَلَيْكُ.

آية التطهير: تبيِّن المراد الإلهيّ في إرادة الله تعالى التكوينيَّة في كون مرادها هو إذهاب الرجس عن أهل البيت الميلا دون غيرهم، فالإرادة التكوينيَّة تختلف عن الإرادة التشريعيَّة بالتطهير، لا تختصُّ بهم، بل للناس المكلَّفين جميعًا.







آية المودَّة: تُظهر الأجر الذي يسأله الرسول الله الله الرسالة بقاء الرسالة الإسلاميَّة، وارتباط الأمَّة بقيادتها، فيجب مودَّة ذوي القربي لذلك.

آية الشهادة: تبيِّن المراد، وهو الوسطيَّة والاعتدال الكامل، وهذا الفضل أن جعل فينا من المؤمنين من يمثِّل هذه الوسطيَّة، ويتَّصفون بالعصمة وعلم الغيب؛ لأنَّهم يشهدون ويشر فون على ضمائر الناس، فهم يشتركون مع الرسول على في الشهادة، ومن يشترك مع الرسول في هذا المقام فلا بدَّ أن يكون معصومًا عاليًا، فالرسول عَلَيْ يحضر الأعمال والمؤمنون المخصوصون في الآية أيضًا مشتركون معه في أداء هذه الخصيصة.

هذا في ملاحظة الآيات الكريهات، وما تبيَّن من المراد بحسب أقوال أهل البيت المين المراد بحسب أقوال أهل البيت المين أمَّا ما ورد عن ابن إدريس في منتخبه، فتبيَّن أنَّه اختصر تفسير التبيان للشيخ الطوسيّ وظهر جهده في قوَّة ملاحظة ما أفاده من تفسير الآيات الكريهات، فلم يعقب على شيء، ولم يبدِ رأيًا، كما أنَّه لم يقارن أو ينقد، وكلُّ هذا تعبيرٌ عن إعجابه الكبير وانشداده لآراء الشيخ الطوسيّ، وهو ذو الباع الكبير، وصاحب السرائر، وعلم من أعلام الحوزة العلميّة الدينيّة في مدينة الحِلّة، فلو أمكن أن يجد ثغرة؛ لولج فيها، وأبدى رأيًا، لكنّه كان مؤكّدًا لآرائه، معجبًا بها، مستقريًا ملخّصًا لها.





## هوامش البحث

- (١) العين، الفراهيديّ: ٨/ ٢٥ ٤٣٠.
- (٢) لسان العرب، ابن منظور: ١٢/ ٢٥.
  - (٣) سورة الحجر: ٧٩.
  - (٤) تاج العروس، الزبيديّ: ١٦/ ٣٣.
    - (٥) المواقف، الإيجيّ: ٣/ ٥٧٤.
- (٦) الأحكام السلطانية والو لايات الدينيَّة، عليّ بن محمَّد البغداديّ الماورديّ: ٥.
  - (٧) تاريخ ابن خلدون، ابن خلدون: ١٩١/١
    - (٨) النكت الاعتقاديَّة، الشيخ المفيد: ٣٩.
  - (٩) ينظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل، ابن حزم: ٤/ ٨٧.
    - (١٠) الملل والنحل، الشهر ستانيّ: ١/ ٢٤.
    - (١١) الشافي في الإمامة، الشريف المرتضى: ١/٥.
      - (۱۲) سورة البقرة: ۳۰.
- (١٣) الأسود بن يعفر ويقال يُعفر بضمِّ الياء ابن عبد الأسود بن جندل بن نهشل بن دارم بن مالك ابن حنظلة بن مالك بن زيد مناة بن تميم. وأمُّ الأسود بن يعفر رهم بنت العبَّاب، من بني سهم بن عجل. شاعر متقدِّم فصيح، من شعراء الجاهليَّة، ليس بالمكثر. وجعله محمَّد بن سلَّام في الطبقة الثامنة مع خداش بن زهير، والمخبَّل السعديّ، والنِّمر بن تولب العكليّ. وهو من العشي- ويقال العشو بالواو- المعدودين في الشعراء.
  - وقصيدته الداليَّة المشهورة:
  - نام الخلق وما أحسس رقادي والهسم مختصر لدي وسادي معدودة من مختار أشعار العرب وحكمها، مفضَّليَّة مأثورة.
- توقُّف سوار القاضي في شهادة دارميّ يجهل الأسود بن يعفر. ينظر أخباره في: الأغاني، أبو الفرج الأصفهانيّ: ١٣/١٣.
  - (١٤) مجاز القرآن، معمر بن المثنَّى التيميّ: ١/٣٧.







(١٧) هـو النّمر بن تولب بن أقيش بن عبـ د كعب بن عوف بن الحارث بن عـوف بن وائل بن قيس ابن عكل واسم عكل عوف بن عبد مناف - بن أدّ بن طابخة بن إلياس بن مضر بن نزار، شاعرٌ مقلٌ مخضر م أدرك الجاهليّة وأسلم، فحسن إسلامه، ووفد إلى النبيّ عَلَيْهُ، وكتب له كتابًا، فكان في أيدي أهله، وروى عنه عَلَيْهُ حديثًا سـأذكره في موضعه، وكان النمر أحد أجواد العرب المذكورين وفرسانهم. الأغاني، الأصفهانيّ: ٢٢/ ٥٥٥.

(١٨) شرح أدب الكاتب، موهوب بن أحمد الجواليقيّ: ٢٥٨.

(۱۹) کتاب سیبویه: ۶/ ۳۸۰.

(٢٠) الوافي بالوفيات، الصفديّ: ٩/ ٢٢٦، واسم أبي الصلت عبد الله بن أبي ربيعة بن عوف من ثقيف، كان أبوه شاعرًا، اتَّفق العلماء على أنَّه أشعر ثقيف، كان قد نظر في الكتب ولبس المسوح تعبُّدًا وشكًّا في الأوثان والتمس الدين وطمع في النبويَّة، فلمَّا ظهر النبيَّ في قيل له هذا الذي كنت تستريب وتقول فيه، فحسده عدو الله وقال: إنَّما كنت أرجو أن أكونه، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأً الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْها ﴾، وكان يحرِّض قريشًا بعد وقعة بدر، ورثى قتلى بدر بقصيدة.

(٢١) تاج العروس: ١٧/ ٥٩١.

(٢٢) ظ: مروج الذهب ومعادن الجوهر، المسعوديّ: ٢/ ٧٦.

(٢٣) الأغاني: ٢/ ٤٠٣.

(٢٤) الإصابة، ابن حجر: ٥/١٥.

لبيد بن ربيعة بن عامر بن مالك بن جعفر بن كلاب بن ربيعة بن صعصعة الكلابي الجعفري، أبو عقيل الشاعر المشهور، قال المرزباني في معجمه: كان فارسًا شجاعًا شاعرًا سخيًا، قال الشعر في الجاهليَّة دهرًا ثمَّ أسلم، ولمَّا كتب عمر إلى عامله بالكوفة سل لبيدًا والأغلب العجليّ ما أحدثا من الشعر في الإسلام؟ فقال لبيد: أبدلني الله بالشعر سورة البقرة وآل عمران، فزاد عمر في عطائه، قال: ويقال إنَّه ما قال في الإسلام إلَّا بيتًا واحدًا:

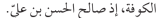
ما عاتب المرء اللبيب كنفسه والمرء يصلحه الجليس الصالح ويقال: بل قوله:

الحمد لله إذ لم يأتني أجلي حتى لبست من الإسلام سربالا ولمَّا أسلم رجع إلى بلاد قومه، ثمَّ نزل الكوفة حتَّى مات في سنة إحدى وأربعين، لمَّا دخل معاوية









- (۲۵) لسان العرب: ۱۰/ ۳۹۲.
  - (٢٦) الأغاني: ٢٢/ ٤٧٥.

اسمه سحيم، وكان عبدًا أسود نوبيًّا أعجميًّا مطبوعًا في الشعر، فاشتراه بنو الحسحاس، وهم بطن من بني أسد، قال أبو عبيدة: الحسحاس بن نفاثة بن سعيد بن عمرو بن مالك بن ثعلبة بن دودان ابن أسد بن خزيمة.

- (٢٧) الأغاني: ٥/ ٢٥٤.
  - (۲۸) الحج: ۷۰.
  - (۲۹) الدخان: ۳۲.
  - (۳۰) يونس: ۱٤.
  - (٣١) الأعراف: ١٦٩.
- (٣٢) ينظر: الجرح والتعديل، ابن أبي حاتم الرازيّ: ٢/ ١٧.

قال: حدثنا عبد الرحمن بن أبي حاتم (١٤) م) نا الحسن بن عرفة نا إسهاعيل بن عياش عن معان بن رفاعة السلاميّ عن إبراهيم بن عبد الرحمن العذريّ، قال: قال رسول الله علله العلم من كلِّ خلف عدو له ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين».

- (٣٣) ينظر: متشابه القرآن ومختلفه، ابن شهر آشوب: ١/ ٢١٥
  - (٣٤) المصدر نفسه.
  - (٣٥) المصدر نفسه.
- (٣٦) ينظر: الدرُّ المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطيّ: ١/ ٤٦.
  - (٣٧) النحل: ٥٠.
- (٣٨) ينظر: الشعر والشعراء، ابن قتيبة الدينوريّ: ١/ ٨١، والبيت للشنفريّ: شاعر جاهليّ. ينظر: الأغاني: ١١٧/٢١.
  - (٣٩) وفيات الأعيان، ابن خلكان: ١/ ٣٢١.

جرير الشاعر: أبو جزرة جرير بن عطيَّة بن الخطفيّ، واسمه حذيفة، والخطفيّ لقبه، ابن بدر بن سلمة بن عوف بن كليب بن يربوع بن حنظلة بن مالك بن زيد مناة ابن تميم بن مرّ التميميّ الشاعر المشهور، كان من فحول شعراء الإسلام، وكانت بينه وبين الفرزدق مهاجاة ونقائض، وهو أشعر من الفرزدق عند أكثر أهل العلم بهذا الشأن، وأجمعت العلماء على أنَّه ليس في شعراء الإسلام مثل ثلاثة: جرير والفرزدق والأخطل. قال محمَّد بن سلَّام: سمعت يونس يقول: ما شهدت مشهدًا







قط وذُكر فيه جريـر والفرزدق فاجتمع أهـل المجلس على أحدهما، وقال أيضًا: الفرزدق أشـعر خاصَّـة، وجرير أشـعر عامَّـة ويقال: إنَّ بيوت الشـعر أربعة: فخر ومديح وهجاء ونسـيب، وفي الأربعة فاق جرير غيره.

- (٤٠) الأغاني: ٨/ ٢٥٥.
- (١٤) الأغاني: ١ / / ١٨٨. نسب أعشى تغلب، وكان نصر انيًّا، قال أبو عمر و الشيبانيّ: اسمه ربيعة. وقال ابن حبيب: اسمه النُّعهان بن يحيى بن معاوية، أحد بني معاوية بن جشم بن بكر بن حبيب ابن عمر و بن تغلب بن وائل بن قاسط بن هنب بن أفصى بن دعميّ بن جديلة بن أسد بن ربيعة ابن نزار، شاعر من شعراء الدولة الأمويَّة، وساكني الشام إذا حضر، وإذا بدا نزل في بلاد قومه بنواحي الموصل وديار ربيعة. وكان نصر انيًّا، وعلى ذلك مات.
  - (٤٢) الكتاب، سيبويه: ١/ ٣٢٤.
    - (٤٣) المزمِّل: ٧.
    - (٤٤) الصافَّات: ١٤٣.
  - (٤٥) ينظر: جمهرة أشعار العرب، محمَّد بن أبي الخطَّاب القرشيّ: ٣٢٣.
    - (٤٦) تاج العروس: ١٣/ ٢٣٤. والشعر لامرؤ القيس.
- (٤٧) اكمال النقصان من تفسير منتخب التبيان، ابن إدريس الحِلِّيّ: ١٣٤-١٤٤، والتبيان في تفسير القرآن، الشيخ الطوسيّ: ١/ ١٢٨-١٣٦.
  - (۸۶) التبيان: ١/ ١٣٦ ١٤١.
  - (٤٩) مختار الصِّحاح، محمَّد بن أبي بكر الرازيّ: ١٠٤.
- (• ٥) الآيات بصيغة المفرد قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ سورة البقرة: ٢٩، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِكُمْ بِكُنَ اللَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ سورة البقرة: ٣٠. وقوله تعالى: ﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ سورة البقرة: ٣٠. وقوله تعالى: ﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ كَاللَّهُ لِنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ النَّاسِ بَالْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ النَّاسِ بَالْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ يَعْلَى اللهُ لِلَهُ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ سورة ص : ٢٦.
- (١٥) الآيات استُعملت بصيغة الجمع في موارد: منها قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُو كُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَا تَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ الأنعام: ١٦٥، وقوله تعالى: ﴿ جَعَلْنَاكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُون ﴾ سورة يونس: ١٤٥، وقوله تعالى: ﴿ كَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَاهُ وَمَنْ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ





## آيات العقائد في منتحب ابن إدريس- الإمامة أنموذجًا



- (٥٢) سورة البقرة: ٣٢.
- (٥٣) سورة البقرة: ٣١.
- (٤٥) سورة البقرة: ٣٤.
- (٥٥) الكافي: ١/ ١٤٣، الحديث ٤. عن معاوية بن عمَّار عن أبي عبد الله الله في قول الله على: ﴿ إِللَّهِ الْأَسْمَاءُ اللَّحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ قال: نحن والله الأسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد عملًا إلَّا بمعرفتنا.
  - (٥٦) سورة البقرة: ٣٠.
  - (٥٧) تفسير العيَّاشيّ: ١/ ٣٢.
  - (٥٨) تفسير العياشيّ: ١/ ٣٣.
    - (٩٥) سورة البقرة: ١٢٤.
      - (٦٠) التوبة: ١١٢.
      - (٦١) الأحزاب: ٣٥.
        - (٦٢) المؤمنون: ٩.
        - (٦٣) المعارج: ٣٤.
- (٦٤) ينظر: التمهيد، عبد البرِّ: ٦/ ٧٥، ٢١/ ٥٨، ٢١/ ٢٧، والمستدرك، النيسابوريّ: ٢/ ٥٦٠، والمسنن الكبرى، البيهقيّ: ١/ ٤٤، ووسائل الشيعة (آل البيت)، الحرّ العامليّ: ٢/ ١١٧.
  - (٦٥) تفسير العيَّاشيّ، العياشيّ: ١/ ٥٧.
    - (٦٦) إبراهيم: ٣٥.
- (٦٧) مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب: ١/ ٢١٤، وينظر: بحار الأنوار، المجلسيّ: ١١/ ٥٥، ٢١٤) مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب: ١/ ٢٠١، وأحكام القرآن، ابن العربيّ: ٤/ ٢٠١ وتفسير الرازيّ، فخر الدين الرازيّ: ٨/ ٢٤.









- (٦٨) الشعراء: ١١٩.
- (٦٩) العين: ٨/ ١٧٥.
- (٧٠) الأعلام، الزركليّ: ٣/ ٢٢٥.

طرفة بن العبد (نحو ٨٦- ٦٠ق. هـ = نحو ٥٣٨- ٥٦٥م): هو طرفة بن العبد بن سفيان بن سعد البكريّ الوائليّ، أبو عمرو، شاعر، جاهليّ، من الطبقة الأولى. ولد في بادية البحرين، وتنقّل في بقاع نجد. واتّصل بالملك عمرو بن هند؛ فجعله في ندمائه، ثمّ أرسله بكتاب إلى المكعبر (عامله على البحرين وعمان) يأمره فيه بقتله، لأبياتٍ بلغ الملك أنَّ طرفة هجاه بها، فقتله المكعبر، شابًّا، في (هجر)، قيل: ابن عشرين عامًا، وقيل: ابن ستٍّ وعشرين. أشهر شعره معلقته، ومطلعها:

«لخولة أطلال ببرقة ثهمد»، وقد شرحها كثيرون من العلماء. وجُمع المحفوظ من شعره في ديوان صغير، تُرجم إلى الفرنسيَّة. وكان هجَّاءً، غير فاحش القول. تفيض الحكمة على لسانه في أكثر شعره.

- (۷۱) العين: ۸/ ٣٣٣.
- (٧٢) ينظر: مناقب آل أبي طالب: ١/ ٢١٣، ومستدرك الوسائل، النوريّ: ٥/ ١١١، وتفسير البحر المحيط، أبي حيَّان الأندلسيّ: ١/ ٥٤٩.
  - (٧٣) تاج العروس: ٥/ ١٤٥.
  - (٧٤) إكمال النقصان من تفسير منتخب التبيان، ابن إدريس الحِلِّيّ: ٣٧٤-٣٨٠.
    - (٥٧) التبيان: ١/ ٥٤٤ ٤٤٩.
      - (۷٦) يونس: ۳۰.
      - (٧٧) سورة البقرة: ٤٩.
      - (٧٨) سورة البقرة: ٥٥١.
        - (٧٩) الصافَّات: ١٠٦.
        - (۸۰) سورة البقرة: ۳۰.
          - (۸۱) محمَّد: ۳۱.
- (٨٢) العين: ٨/ ٣٣٩، والصِّحاح، الجوهريّ: ٦/ ٢٢٨٥، ومعجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريًّا: ١/ ٢٩٢، والمفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهانيّ: ٦٢.
  - (۸۳) الحجر: ۷۹.
  - (٨٤) العين: ٨/ ٢٥ ٥ ٤ ٣٠٠.
    - (٨٥) النساء: ٦٤.



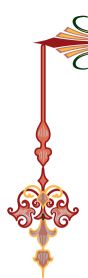




- (٨٦) الأحزاب: ٢٢.
  - (۸۷) الأنبياء: ۷۳.
- (٨٨) الإمامة والولاية في القرآن الكريم، مجموعة مؤلِّفين: ١٢-١٤.
  - (٨٩) النساء: ٥٥.
- (٩٠) ينظر: صحيح البخاريّ، البخاريّ: ٥/ ١٨٠ وصحيح مسلم: ٦/ ٣١.
  - (٩١) ينظر: سنن الدارميّ، عبد الله بن الرحمن الدارميّ: ١/ ٧٢.
- (٩٢) ينظر: الكافي، الكلينيّ: ١/ ١٨٧، وعيون أخبار الرضا، الصدوق: ١/ ٥٨.
- (٩٣) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان، ابن إدريس الحِلِّيّ: ١/ ٣١٠.
  - (٩٤) التيان: ٣/ ٢٣٧.
    - (٩٥) النساء: ٨٠.
    - (۹٦) المائدة: ٥٥-٥٥
  - (٩٧) أحكام القرآن، أبو بكر الرازيّ الجصَّاص: ٢/ ٥٧٧.
- (٩٨) الكافي: ١/ ١٤٦، وينظر: معاني القرآن، النحَّاس: ٢/ ٣٢٥، وأسباب نزول الآيات، الواحديّ النيسابوريّ: ١٣٣.
- (٩٩) ينظر: الخصال، الصدوق: ٤٧٩، ووسائل الشيعة: ٥/ ١٨، والإشاد، المفيد: ١/ ٧، وأمالي الطوسيّ: ٥٩، وتفسير العيَّاشيّ: ١/ ٣٢٧.
  - (١٠٠) تفسير ابن زمنين، ابن زمنين: ٤/ ٧٥، وينظر: تفسير السمعانيّ، السمعانيّ: ٢/ ٤٧.
- (۱۰۱) تفسير مقاتل بن سليهان: ١/ ٣٠٧، وينظر: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمَّد بن جرير الطبريّ: ٦/ ٣٨٨.
  - (١٠٢) ينظر: الاقتصاد، الطوسيّ: ١٩٩، والرسائل العشر، الطوسيّ: ١٣٠.
    - (١٠٣) ينظر: المعارف، ابن قتيبة: ٥٤٧.
- الكميت بن زيد الأسدي، وكنيته أبو المستهل (٦٠-١٢٦هـ): شاعر عربي من قبيلة بني أسد، ومن أشهر شعراء العصر الأموي، سكن الكوفة واشتهر بالتشيع وقصائده في ذلك المسهاة بالهاشميات.
  - (١٠٤) ينظر: شرح هاشميَّات الكميت، أبو رياش، حمد بن إبراهيم القيسيّ أو الشيبانيّ: ٦٠.
- (١٠٥) سنن الدارميّ، عبد الله بن الرحمن الدارميّ: ٢/ ١٣٧، وسنن ابن ماجه، محمَّد بن يزيد القزوينيّ: ١/ ٦٠٥، وسنن أبي داوود، سليان بن الأشعث السجستانيّ: ١/ ٤٦٣.
  - (۱۰۱) مریم: ۵-۲.







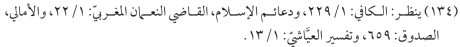


- (۱۰۷) التوبة: ۷۱.
- (۱۰۸) والبيت في ديوان الأعشى: ١٤٣ من قصيدة يهجو بها علقمة بن علاثة، ويمدح عامر بن الطفيل في المفاخرة التي جرت بينها، ينظر: لسان العرب: ٥/ ١٣٢.
  - (١٠٩) صحيح مسلم: ١/ ١٨٥، وسنن الترمذيّ: ١/ ١٧٤.
  - (١١٠) شرح شافية ابن الحاجب، رضيّ الدين الأستراباذيّ: ٤/ ١٦٠.
    - (١١١) العين: ١/ ٢٠٠.
    - (١١٢) تاج العروس: ١١/ ١٧٧.
      - (١١٣) الحجر: ٩.
      - (١١٤) المؤمنون: ٩٩.
      - (١١٥) السجدة: ١٣.
      - (١١٦) آل عمران: ١٧٣.
      - (۱۱۷) آل عمران: ۱۶۸.
  - (١١٨) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ١/٣٩٦-٤٠٦.
    - (۱۱۹) التبيان: ٣/ ٥٥٨–٥٦١.
    - (١٢٠) العين: ٨/ ٣٦٥، الصِّحاح: ٦/ ٢٥٢٨، المفردات، الراغب: ٥٣٣ وما بعدها.
      - (۱۲۱) المائدة: ۷۲.
      - (١٢٢) ينظر: السنن الكبرى، أحمد بن الحسين البيهقيّ: ٩/٨.
        - (١٢٣) ينظر: الكافي: ١/ ٢٨٩، والأمالي، الصدوق: ٤٣٦.
- (١٢٤) ينظر: الزاهر في معاني كلمات الناس، محمَّد بن القاسم بن محمَّد بن بشَّار ابن الأنباريّ: ٣٥٦.
  - (١٢٥) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ١/ ١٤-٥١٥.
    - (١٢٦) التبيان: ٣/ ١٨٥.
      - (١٢٧) المائدة: ٣.
  - (١٢٨) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ١/ ٣٣٨-٣٤٦.
    - (١٢٩) النساء: ١٧٦.
    - (۱۳۰) التبيان: ٣/ ٢٣٥.
      - (١٣١) الرعد: ٤٣.
    - (١٣٢) ينظر: سنن الترمذيّ: ٥/ ٥٨، وتحفة الأحوذيّ المباركفوريّ: ٩/ ٩٩.
      - (۱۳۳) تفسير مقاتل بن سليمان: ٢/ ٢٧٣، وتفسير الطبريّ: ١٣/ ٢٣٠.









- (١٣٥) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ٢/ ١٧٣-١٧٤.
  - (١٣٦) التبيان: ٢٦٧ ٢٦٨.
    - (۱۳۷) هو د: ۱۷.
- (١٣٨) ينظر: تفسير الثوريّ، سفيان الثوريّ: ١٢٩، وتفسير مقاتل: ٣/ ٢٣٧، وتفسير الطبريّ:
  - (١٣٩) تفسير القرآن، عبد الرزاق الصنعانيّ: ٢/ ٣٠٣، ومعاني القرآن، النحَّاس: ٣/ ٣٣٦.
    - (۱٤٠) تفسير مقاتل: ٢/ ١١٢.
- (١٤١) الكافي: ١/ ١٩٠، وكمال الدين وتمام النعمة، الصدوق: ١٣، والأمالي، المفيد: ١٤٥، وتفسير العيَّاشيّ: ٢/ ١٤٢، وتفسير الطبريّ: ٢٢/١٢.
  - (١٤٢) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ٢/١١٣.
    - (١٤٣) التبيان: ٥٤٥–٢٦١.
      - (١٤٤) آل عمران: ٦١.
- (١٤٥) تفسير الطبريّ: ٣/ ٤٠٤، وزبدة التفاسير، المالَّا فتح الله الكاشانيّ: ١/ ٤٩٦، والكتاب: آلاء الرحمن في تفسير القرآن، محمَّد جواد البلاغيِّ النجفيّ: ١/ ٢٨٩.
  - (١٤٦) تفسير السمعانيّ: ١/ ٣٢٧، وزاد المسير في علم التفسير، ابن الجوزيّ: ١/ ٣٣٨.
    - (١٤٧) أحكام القرآن، الجصَّاص: ٢/ ١٨، وتفسير العيَّاشيّ: ١/ ١٧٧.
- (١٤٨) الخصال، الصدوق: ٥٧٦. وتحف العقول عن آل الرسول، ابن شعبة الحرَّانيّ: ٤٢٩، والاختصاص، الشيخ المفيد.
  - (١٤٩) تفسير فخر الدين الرازيّ: ٨/ ٨٦.
  - (١٥٠) مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب: ٣/ ١٤٢، وتفسير الآلوسيّ: ٣/ ١٩٠.
- (١٥١) ابن أبي علان (٣٢١-٤٠٩هـ)، أحد أنمَّة المعتزلة: هو عبد الله بن محمَّد بن أبي علان، أبو أحمد: قاضي الأهواز. كان معتزليًّا. له تصانيف حسنة منها: كتاب في معجزات النبيّ، وخبره في: نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، القاضي التنوخيّ: ٤/ ٢٤، والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك، ابن الجوزيّ: ١٢٩/١٥.
  - (١٥٢) متشابه القرآن ومختلفه، ابن شهر آشوب: ٢/ ٤٥.
  - (١٥٣) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ١/ ١٩٥-١٩٧.







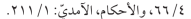


- (١٥٤) التبيان: ١٨٤ ٨٨.
- (١٥٥) العين: ٣/ ١٠، والصِّحاح: ٣٠٣، والمفردات، الراغب: ١٠٥، وانقضت أوهام العمر، جمال محمَّد صالح: ١٤٤.
  - (١٥٦) العين: ٤/ ٥٤، المفردات، الراغب: ٦٣.
    - (١٥٧) الأحزاب: ٣٣
  - (١٥٨) تفسير السمر قنديّ: ٣/ ٥٥، وتفسير ابن زمنين: ٣/ ٣٩٧.
  - (٩٥١) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (تفسير الثعلبي): ٨/ ٣٥، وتفسير الطبريّ: ٢٢/ ٤.
    - (١٦٠) أحكام القرآن، الجصَّاص: ٣/ ٤٣٧، وتفسير الطبريّ: ٢٢/ ٤.
      - (١٦١) تفسير الطبريّ: ٧/٢٢.
- (١٦٢) مسند أحمد، أحمد بن حنبل: ٦/ ٢٩٢، وسنن الترمذيّ: ٥/ ٣٠، ومستدرك النيسابوريّ: ٢/ ٢١٦.
- (١٦٣) مصباح المتهجِّد، الطوسيِّ: ٧٦٤، ودعائم الإسلام، المغربيِّ: ١/ ٣٧، وأمالي الصدوق: ٢١٦. وخصال الصدوق: ٣٠٤، وتفسير العيَّاشيّ: ١/ ٢٥٠، وتفسير القرآن المجيد، المفيد: ١٠٤.
  - (١٦٤) تفسير الطبريّ: ٢٢/ ٤، وتفسير ابن أبي حاتم الرازيّ: ٩/ ٣١-٣٢.
    - (١٦٥) متشابه القرآن ومختلفه، ابن شهر آشوب: ٢/ ٦٢.
  - (١٦٦) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ٣/ ٢٢-٢٤.
    - (١٦٧) الشورى: ٢٣-٢٤.
- (١٦٨) الرسائل العشر، الطوسيّ: ٣١٨، ومصباح المتهجّد، الطوسيّ: ٣٧٤، ودعائم الإسلام، المغربيّ: ١/ ٦٩ وما بعدها، والإرشاد، المفيد: ٢/ ٨، ومسند أحمد: ١/ ٢٢٩، وصحيح البخاريّ: ٤/ ١٥٤، وسنن الترمذيّ: ٥/ ٥٤. وتفسير القمّيّ، القمّيّ: ٢/ ٢٧٥، وتفسير الشيخ المفيد: ٤٧٥ وتفسير مقاتل: ٣/ ١٧٧، وتفسير الطبريّ: ٥٥/ ٣٠، ومعاني القرآن، النحّاس: ٢/ ٢٠٧.
  - (١٦٩) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ٣/ ١١٧.
    - (۱۷۰) التبيان: ٩/ ١٥٨.
    - (۱۷۱) التبيان: ٩/ ٥٥١.
    - (۱۷۲) العين: ٦/ ١٧٣، والمفردات، الراغب: ١٠.
    - (١٧٣) العين: ٨/ ١٠٠، والمفردات، الراغب: ٥١٦.
      - (١٧٤) البقرة: ١٤٣.
- (١٧٥) أصول السرخسيّ: ١/ ٢٩٧، والمستصفى، الغزاليّ: ١٣٠، والمحصول، فخر الدين الرازيّ:









(١٧٦) الشافي في الإمامة، الشريف المرتضى: ١/ ٢٧٢، ومتشابه القرآن ومختلفه، ابن شهر آشوب: .107/7

(۱۷۷) المائدة: ٣.

(١٧٨) تفسير الطبريّ: ٢/ ١٧ - ١٩، وتفسير القرآن العظيم (تفسير ابن أبي حاتم الرازيّ): ١/ ٢٥٠، وتفسير السمعانيّ: ١/٩٤١.

(١٧٩) تفسير الطبريّ: ٢/ ٢٠، وتفسير السمعانيّ: ١/ ١٤٩.

(١٨٠) المصدر نفسه، وتفسير القرآن العظيم: ١/ ٢٥٠، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل (تفسير النسفيّ): ١/ ٧٦.

(١٨١) فقه القرآن، قطب الدين الراونديّ: ١/ ٨٧.

(١٨٢) تفسير السمعانيّ: ١/ ١٤٩.

(١٨٣) أحكام القرآن، الجصَّاص: ١٠٢/١.

(١٨٤) أحكام القرآن، الشافعيّ: ١/ ٦٧.

(١٨٥) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ١/ ١٢-١٦.

(١٨٦) الزمر: ٦٩.

(۱۸۷) غافر: ۵۱.

(۱۸۸) النور ۲٤.

(١٨٩) التبيان: ٢/٥.

(۱۹۰) التبيان: ۲/٥.

(١٩١) العين: ٧/ ٢٨٦.

(١٩٢) المفردات، الراغب: ٢٨٦.

(۱۹۳) الحج: ۷۸-۷۷.

(١٩٤) التسان: ٧/ ٤٤٣.

(١٩٥) التسان: ٧/ ٣٤٢–٤٣٣.

(١٩٦) المفردات، الراغب: ٨٧.

(۱۹۷) التوبة: ۱۰٥.

(١٩٨) من لا يحضره الفقيه، الصدوق: ١/ ١٩١، وتفسير العيَّاشيّ: ٢/ ١٠٩.

(١٩٩) الكافي: ١/ ٢٢٠، ودعائم الإسلام، القاضي النعمان المغربيّ: ١/ ٢١، ومعاني الأخبار،

115











الصدوق: ٣٩٢، وأوائل المقالات، المفيد: ٧٩، والأمالي، الطوسيّ: ٢٠٩، ومناقب آل أبي طالب: ٣/ ٢٠٥، وتفسير العيَّاشيّ: ٢/ ١٠٩.

- (٢٠٠) تفسير مجمع البيان، الطبرسيّ: ٥/ ١١٩، متشابه القرآن ومختلفه، ابن شهر آشوب: ١/ ٥٤.
  - (۲۰۱) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ٢/ ٨٣.
    - (۲۰۲) التيان: ٥٥/ ٥٩٠.
    - (۲۰۳) التيان: ٥٥/ ٢٩٥.
    - (۲۰٤) المفردات، الراغب: ۲۰۹.
      - (۲۰۵) آل عمران: ۷.
        - (۲۰۶) يونس: ٤٤.
        - (۲۰۷) النساء: ٤٠.
        - (۲۰۸) الجاثية: ۲۳.
          - (۲۰۹) طه: ۸۵.
      - (٢١٠) الصِّحاح: ٦/ ٢٣٨٦.
        - (۲۱۱) الشوري: ۱۱.
        - (٢١٢) الإخلاص: ٤.
          - (۲۱۳) النساء: ۷۸.
        - (۲۱٤) آل عمران: ۷۸.
  - (٢١٥) المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: ١/ ١٦٨ ١٧٠.
    - (۲۱٦) التبيان: ٣/ ٣٩٤.
      - (۲۱۷) الإنسان: ۳۰.
    - (۲۱۸) آل عمران: ۱۰۸.
    - (۲۱۹) فصِّلت: ۹-۱۲.
    - (۲۲۰) التبيان: ۳/ ۲۹۷–۲۹۸.





# المصادر والمراجع



- الأحكام، الآمديّ (١٣٦هـ)، تحقيق وتعليق عبد الرزاق عفيفيّ، ط٢، المكتب الإسلاميّ، ١٤٠٢هـ.
- ٢. الأحكام السلطانية والولايات الدينيَّة، عليّ بن محمَّد الماورديّ (٥٠١هـ)، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابيّ الحلبيّ وأولاده بمصر، عباس ومحمَّد محمود الحلبيّ وشركاءهم خلفاء، ط٧،
   ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م.
- ٣. أحكام القرآن، ابن العربي (٤٣ ٥هـ)، تحقيق محمَّد عبد القادر عطا، مطبعة لبنان، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ٤. أحكام القرآن، الشافعيّ (٤٠٢هـ)، تحقيق عبد الغني عبد الخالق، دار الكتب العلميّة، بيروت،
   ١٤٠٠هـ.
- أحكام القرآن، أبو بكر الرازيّ الجصّاص (٣٧٠هـ)، تحقيق عبد السلام محمَّد عليّ شاهين، ط١،
   دار الكتب العلميَّة، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٦. الاختصاص، الشيخ المفيد، تحقيق علي أكبر الغفاري، السيّد محمود الزرندي، ط١، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- اسباب نـزول الآيات، الواحـديّ النيسابوريّ (٢٦٨هـ)، مؤسَّسـة الحلبـي وشركاءه للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ١٣٨٨هـ/ ١٩٦٨م.
- الإصابة، ابن حجر (٨٥٢هـ)، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمَّد معوَّض،
   ط١، دار الكتب العلميَّة، ببروت، ١٤١٥هـ.
- ٩. أصول السرخسيّ، السرخسيّ (٤٨٣هـ)، تحقيق أبو الوفا الأفغانيّ، ط١، دار الكتب العلميّة،
   بيروت، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
  - ١٠. الأعلام، الزركليّ، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، أيَّار-مايو ١٩٨٠.
    - ١١. الأغاني، أبو الفرج الأصفهانيّ (٥٦هـ)، دار إحياء التراث العربيّ.
- ١٢. الاقتصاد، الطوسيّ (١٤٠٠هـ)، مطبعة الخيام/ قم، منشورات مكتبة جامع چهلستون، طهران.









- ١٣. إكمال الدين وتمام النعمة، الصدوق، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّ فة، محرَّم الحرام ١٤٠٥-١٣٦٣ ش.
- ١٤. إكمال النقصان من تفسير منتخب التبيان، أبي عبد الله محمَّد بن أحمد بن إدريس العجليّ الحِلِّيّ الحِلِّيّ الحِلِّيّ (٩٨٥هـ)، ط١، نشر العتبة العلوية المقدسة، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م.
- ١٥. آلاء الرحمن في تفسير القرآن، محمَّد جواد البلاغيِّ النجفيِّ (١٣٥٢هـ)، مطبعة العرفان، صيدا، ١٣٥٢هـ/١٩٣٣م.
- ١٦. الأمالي، الصدوق (٣٨١هـ)، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، مركز الطباعة والنشر في مؤسَّسة البعثة، قم، ط١، ١٤١٧هـ.
- ١٧. الأمالي، الطوسيّ (٤٦٠هـ)، تحقيق قسم الدراسات الإسلاميَّة، مؤسَّسة البعثة، دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، قم، ط١، ١٤١٤هـ.
- ١٨. الأمالي، المفيد، تحقيق حسين الأستاد ولي، عليّ أكبر الغفاريّ، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط٢، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
  - ١٩. الإمامة والولاية في القرآن الكريم، مجموعة مؤلِّفين، دار القرآن الكريم، ١٤١٢هـ.
- · ٢. أوائل المقالات، المفيد، تحقيق الشيخ إبراهيم الأنصاريّ، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط٢، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- ۲۱. بحار الأنوار، المجلسيّ (۱۱۱۱هـ)، تحقيق يحيى العابدي الزنجانيّ، عبد الرحيم الربّانيّ الشيرازيّ، مؤسّسة الوفاء، بيروت، لبنان، ملاحظات دار إحياء التراث العربيّ، ط۲ المصحّحة، ٣٠٠هـ/ ١٤٠٣هـ.
  - ٢٢. تاريخ ابن خلدون، ابن خلدون (٨٠٨هـ)، ط٤، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، لبنان.
    - ٢٣. تاج العروس، الزبيديّ (١١٢٠٥هـ)، عليّ شيري، دار الفكر، بيروت.
- ٢٤. التبيان في تفسير القرآن، الشيخ الطوسيّ (٢٠٠هـ)، تحقيق وتصحيح أحمد حبيب قصير العامل،
   ط١، مطبعة مكتب الإعلام الإسلاميّ، رمضان المبارك ١٤٠٩هـ.
- ٢٥. تحف العقول عن آل الرسول ﷺ، ابن شعبة الحرّانيّ (ق٤)، تحقيق تصحيح وتعليق عليّ أكبر الغفاريّ، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّفة، ط٢، ٤٠٤ العقاريّ.
   ١٣٦٣ ش.
- ۲٦. تحفة الأحوذيّ، المباركفوري (١٢٨٢هـ)، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.
- ٧٧. تفسير ابن زمنين، ابن زمنين (٢٧ هـ)، تحقيق الإمام أبي محمَّد بن عاشور، مراجعة وتدقيق

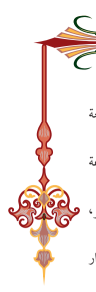




- الأستاذ نظير الساعديّ، ط١، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.
- ٢٨. تفسير البحر المحيط، أبي حيًان الأندلسيّ (٥٤٧هـ)، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود،
   الشيخ على محمَّد معوَّض، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.
- ٢٩. تفسير الثوريّ، سفيان الشوريّ (١٦١هـ)، تحقيق لجنة من العلماء، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٤٠٣هـ.
- ٣. تفسير السمعانيّ، السمعانيّ (٤٨٩هـ)، تحقيق ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عبَّاس بن غنيم، ط١، دار الوطن، الرياض، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.
- ٣١. تفسير العيَّاشيّ، العيَّاشيّ (٣٢٠هـ)، تحقيق الحاج السيِّد هاشم الرسوليّ المحلَّاتيّ، المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة، طهران.
- ٣٢. تفسير القرآن، عبد الرزاق الصنعانيّ (٢١١هـ)، تحقيق الدكتور مصطفى مسلم محمَّد، ط١، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م.
- ٣٣. تفسير القمِّيّ، القمِّيّ (٣٢٩هـ)، تحقيق تصحيح وتعليق وتقديم السيِّد طيِّب الموسويّ الجزائريّ، مطبعة النجف، ١٣٨٧هـ.
- ٣٤. تفسير مجمع البيان، الطبرسيّ (٤٨ ٥هـ)، تحقيق وتعليق لجنة من العلماء والمحقِّقين الأخصَّائيِّن، ط١، مؤسَّسة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، لبنان، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
- ٣٥. تفسير مقاتل بن سليان، مقاتل بن سليان (١٥٠هـ)، تحقيق أحمد فريد، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
  - ٣٦. تفسير الرازي، فخر الدين الرازي، ط٣.
- ٣٧. التمهيد، عبد البرِّ (٦٣٤هـ)، تحقيق مصطفى بن أحمد العلويّ، محمَّد عبد الكبير البكريّ، مطبعة المغرب، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلاميَّة، ١٣٨٧هـ.
- ٣٨. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمَّد بن جرير الطبريّ (٣١٠هـ)، تقديم الشيخ خليل الميس، ضبط وتوثيق وتخريج صدقي جميل العطَّار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ٥١٤١هـ/ ١٩٩٥م.
- ٣٩. الجرح والتعديل، ابن أبي حاتم الرازيّ (٣٢٧هـ)، ط١، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانيَّة بحيد آباد الدكن، الهند، نشر دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٣٧١هـ/ ١٩٥٢م.
  - ٤. جمهرة أشعار العرب، محمَّد بن أبي الخطَّاب القرشيِّ (١٧٠هـ) دار صادر، بيروت، لبنان.
- ١٤. خزانة الأدب، البغداديّ (١٠٩٣هـ)، تحقيق محمَّد نبيل طريفي، إميل بديع اليعقوب، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ١٩٩٨م.







## أ.د. حسن كاظم أسد

- ٤٢. الخصال، الصدوق، تحقيق تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري، مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرِّسين بقم المشرَّفة، ١٨ ذي القعدة الحرام ١٣٦٢ / ١٣٦٢ ش.
- 28. الإرشاد، المفيد (٤١٣هـ)، تحقيق مؤسَّسة آل البيت المُثِلُ لتحقيق التراث، ط٢، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ١٩٩٣/ ١٩٩٣م.
- ٤٤. الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطيّ (١١١هـ)، دار المعرفة للطباعة والنشر،
   بيروت، لبنان، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- ٥٤. دعائم الإسلام، القاضي النعمان المغربيّ (٣٦٣هـ)، تحقيق آصف بن عليّ أصغر فيضي، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٣/ ١٩٨٣م.
  - ٤٦. ديوان الهذليِّين، تحقيق أحمد الزين، محمود أبو الوفا، دار الكتب المصريَّة، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م.
    - ٤٧. الرسائل العشر، الطوسيّ، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّ فة.
- ٤٨. زاد المسير في علم التفسير، ابن الجوزيّ (٩٧٥هـ)، تحقيق محمَّد بن عبد الرحمن عبد الله، ط١، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، جمادى الأولى ١٤٠٧هـ/ كانون الثاني ١٩٨٧م.
- ٤٩. الزاهر في معاني كلمات الناس، محمَّد بن القاسم بن محمَّد بن بشَّار ابن الأنباريّ (٣٢٨هـ)، تحقيق الدكتور يحيى مراد، ط، منشورات محمَّد عليّ بيضون، دار الكتب العلميّ، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٤م.
- ٥. زبدة التفاسير، الملاً فتح الله الكاشانيّ (٩٨٨هـ)، تحقيق مؤسّسة المعارف، ط، مطبعة عترت، مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، قم، ايران، ١٤٢٣هـ.
- ١٥. سنن ابن ماجه، محمَّد بن يزيد القزوينيّ (٢٧٣هـ)، تحقيق وترقيم وتعليق محمَّد فؤاد عبد الباقي،
   دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢٣هـ.
- ٥٢ سنن أبي داوود، سليمان بن الأشعث السجستانيّ (٢٧٥هـ)، تحقيق وتعليق سعيد محمَّد اللحام،
   ط١، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م
- ٥٣. سنن الترمذيّ (٢٧٩هـ)، تحقيق وتصحيح عبد الوهاب عبد اللطيف، ط٢، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
  - ٥٥. سنن الدارميّ، عبد الله بن الرحمن الدارميّ (٢٥٥هـ)، مطبعة الاعتدال، دمشق، ١٣٤٩هـ.
    - ٥٥. السنن الكبرى، أحمد بن الحسين البيهقيّ (٥٨ ٤هـ)، دار الفكر.
    - ٥٦. الشافي في الإمامة، الشريف المرتضى (٤٣٦هـ)، ط٢، مؤسَّسة إسهاعيليان، قم، ١٤١٠هـ.
- ٥٧. شرح أدب الكاتب، موهوب بن أحمد الجواليقيّ (٥٣٩هـ)، مكتبة القدسيّ لصاحبها حسام الدين القدسيّ، القاهرة، ١٣٥٠هـ.
- ٥٨. شرح شافية ابن الحاجب، رضيّ الدين الأستراباذيّ (٦٨٦هـ)، تحقيق وضبط وشرح محمَّد



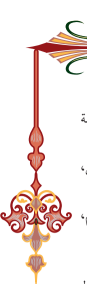


نور الحسن، محمَّد الزفزاف، محمَّد محيي الدين عبد الحميد، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.

- ٥٩. شرح هاشميَّات الكميت، أبو رياش، حمد بن إبراهيم القيسيّ أو الشيبانيّ (٣٣٩هـ)، طبعة ليدن.
- ١٠. الشعر والشعراء، ابن قتيبة الدينوريّ (٢٧٦هـ)، تحقيق وشرح أحمد محمَّد شاكر، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.
- ١٦. الصحاح، الجوهريّ (٣٩٣هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور العطّار، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ١٤٨٧هـ/ ١٩٨٧م.
- ٦٢. صحيح البخاريّ، البخاريّ (٢٥٦هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.
  - ٦٣. صحيح مسلم (٢٦١هـ)، دار الفكر، بيروت، لبنان.
- ٦٤. العين، الفراهيدي (١٧٥هـ)، تحقيق الدكتور مهدي المخزوميّ، الدكتور إبراهيم السامرًائيّ،
   ط۲، مؤسّسة دار الهجرة، ١٤١٠هـ.
- ٦٥. عيون أخبار الرضا، الصدوق (٣٨١هـ)، تحقيق تصحيح وتعليق وتقديم الشيخ حسين الأعلميّ،
   مطابع مؤسَّسة الأعلميّ، بيروت، لبنان، ٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
- ٦٦. فقه القرآن، قطب الدين الراونديّ (٥٧٣هـ)، تحقيق السيِّد أحمد الحسينيّ، ط٢، مكتبة آية الله
   العظمى النجفيّ المرعشيّ، ١٤٠٥هـ.
- ٦٧. الكافي، الكلينيّ (٣٢٩هـ)، تحقيق تصحيح وتعليق عليّ أكبر الغفاريّ، ط٥، مطبعة حيدريّ، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران، ١٣٦٣ش.
- ۲۸. كتاب سيبويه، عمرو بن عثمان بن قنبر (۱۸۰هـ)، تحقيق عبد السلام محمَّد هارون، ط۱، دار الجيل، بيروت، لبنان.
- 79. الكشف والبيان عن تفسير القرآن (تفسير الثعلبي)، الثعلبيّ (٤٢٧هـ)، تحقيق الإمام أبي محمَّد ابن عاشور، مراجعة وتدقيق الأستاذ نظير الساعديّ، ط١، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٢م.
  - ٧٠. لسان العرب، ابن منظور (٧١١هـ)، نشر أدب الحوزة، محرَّم ١٤٠٥هـ.
- ۷۱. متشابه القرآن و مختلفه، ابن شهر آشوب، مطبعة چاپخانه شركت سهامي طبع كتاب، مكتبة البو ذر جمهري (المصطفويّ) بطهران، ۱۳۲۸هـ.
- ٧٧. مجاز القرآن، معمر بن المثنَّى التيميِّ (٢١٠هـ)، تحقيق الدكتور محمَّد فؤاد سـزگين، ط٢، مطبعة السعادة بجوار محافظة مصر، مكتبة الخانجيّ، دار الفكر، ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م.
  - ٧٣. مجمع الزوائد، الهيثميّ (٧٠٨هـ)، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.







## أ.د. حسن كاظم أسد

- ٧٤. المحصول، فخر الدين الرازيّ (٦٠٦هـ)، تحقيق دكتور طه جابر فيَّاض العلوانيّ، ط٢، مؤسَّسـة الرسالة، بروت، ١٤١٢هـ.
- ٧٥. مختار الصِّحاح، محمَّد بن أبي بكر الرازيِّ (٧٢١هـ)، تحقيق ضبط وتصحيح أحمد شمس الدين، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٧٦. مروج الذهب ومعادن الجوهر، المسعوديّ (٣٤٦هـ)، ط٢، منشورات دار الهجرة، إيران، قم، ١٤٠٤هـ/١٣٦٣ش/ ١٩٨٤م.
  - ٧٧. المستدرك، النيسابوريّ (٥٠٥هـ)، تحقيق إشراف يوسف عبد الرحمن المرعشليّ.
- ٧٨. مستدرك الوسائل، النوري (١٠٨١هـ)، تحقيق مع تعليقات الميرزا أبو الحسن الشعرانيّ، ضبط وتصحيح السيِّد عليّ عاشور، ط١، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- ٧٩. المستصفى، الغزاليّ (٥٠٥هـ)، تحقيق تصحيح محمَّد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.
  - ٨٠. مسند أحمد، الإمام أحمد بن حنبل (٢٤١هـ)، دار صادر، بيروت، لبنان.
  - ٨١. مصباح المتهجِّد، الطوسيّ، ط١، مؤسَّسة فقه الشيعة، بيروت، لبنان، ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.
- ۸۲. المعارف، ابن قتيبة (۲۷٦هـ)، تحقيق دكتور ثروت عكاشة، ط٢، مطابع دار المعارف بمصر، ١٩٦٩ م.
- ٨٣. معاني الأخبار، الصدوق، تحقيق تصحيح وتعليق عليّ أكبر الغفاريّ، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين بقم المشرَّفة، ١٣٧٩/١٣٣٨ ش.
- ٨٤. معاني القرآن، النحَّاس (٣٣٨هـ)، تحقيق الشيخ محمَّد عليّ الصابونيّ، ط١، جامعة أمّ القرى، المملكة العربيَّة السعوديَّة، ١٤٠٩هـ.
- ٨٥. معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريًا (٣٩٥هـ)، تحقيق عبد السلام محمَّد هارون، مكتبة الإعلام الإسلاميّ، ٤٠٤١هـ.
  - ٨٦. المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهانيّ (٢٥هـ)، ط٢، دفتر نشر الكتاب، ١٤٠٤هـ.
- ٨٧. الملل والنحل، الشهرستانيّ (٤٨ ٥ هـ)، تحقيق محمَّد سيِّد كيلانيّ، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ٨٧. الملل والنحل، الشهرستانيّ (٤٠ ١ هـ).
- ٨٨. مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب (٥٨٨هـ)، تحقيق تصحيح وشرح ومقابلة لجنة من أساتذة النجف الأشرف، ١٩٥٦/١٣٧٦م.
- ٨٩. المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان، أبي عبد الله محمَّد بن أحمد ابن







- ٩٠. المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، ابن الجوزيّ (٩٧٥هـ)، دراسة وتحقيق محمَّد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، راجعه وصحَّحه نعيم زرزور، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت، لبنان، ١٩٩٢/ ١٤١٢م.
- ٩١. المواقف، الإيجيّ (٥٦هـ)، تحقيق عبد الرحمين عميرة، ط١، دار الجيل، بيروت، لبنان، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.
- 97. نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، القاضي التنوخيّ (٣٨٤هـ)، تحقيق عبود الشالجيّ المحامي، تحقيق ابن أبي علان ومبالغاته، ١٣٩٣هـ/ ١٩٧٣م.
- 97. النكت الاعتقاديَّة، الشيخ المفيد (٤٢١٣هـ)، تحقيق رضا المختاريِّ، ط٢، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
  - ٩٤. الوافي بالوفيات، الصفديّ (٧٦٤هـ)، دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
- ٩٥. وانقضت أوهام العمر، جمال محمَّد صالح، ط١، مطبعة ستاره، مركز الأبحاث العقائديَّة، ١٤٢٧هـ.
- 97. وسائل الشيعة (آل البيت الله )، الحرّ العامليّ (١١٠٤هـ)، تحقيق مؤسّسة آل البيت الله لإحياء التراث، ط٢، مطبعة مهر، قم، ١٤١٤هـ.
  - ٩٧. وفيات الأعيان، ابن خلكان (٦٨١هـ)، تحقيق إحسان عبَّاس، دار الثقافة، لبنان.



