



## ملخّصُ البحث

توضِّح هذه الدِّراسة دور العلماء البصريّين في فهمهم للمجتمع ودواخل النفس البشريّة، وهم بذلك حاولوا توضيح السّيّء من العادات والجيّد منها، وهو ما يُعرف بالأخلاق، من خلال عالم معروفٍ، هو أبو عثمان، عمرو بن بحر، البصريّ المولد والمات.

وسنحاول أنْ نوضِّح من خلال كتاب «تهذيب الأخلاق» للجاحظ، كيف أنَّ الفكر الإسلاميّ لم يترك هذا الجانب، بل أسهم في توضيحه وبيان تعريفه، ويذلك حتّمت علينا طبيعة الدِّراسة تقسيمه على مقدّمة وأربعة مباحث وخاتمة، تناول المبحث الأوّل الجاحظ نسبه وولادته وسرته العلميّة، ولماذا ألّف هذا الكتاب. وسر د المبحث الثاني الأخلاق الفاضلة التي ذكرها الجاحظ في كتابه، التي على كلِّ فرد الالتزام بها لبناء مجتمع سليم، فقدْ أورد إحدى وعشرين سجيّة تناولنا منها عشراً. وتطرّق المبحث الثالث إلى الأخلاق المذمومة التي على الفرد تجنّبها، وذكر الجاحظ ثلاثاً وعشرين سمةً، اكتفينا بعشر منها. وكان المبحث الرّابع عيّا تشابه من سيات الأخلاق، والسِّيات الجامعة لمحاسن الأخلاق.

ومع ما كلِّ ما تقدُّم من معلوماتٍ حاولنا إسناد السَّجايا التي ذكرها الجاحظ من أخلاق محمو دة أو مذمو مة، بها جاء في القرآن الكريم والسُّنَّة النَّبويَّة وأقوال آل البيت السِّي في مدح الأخلاق الحميدة، وذمِّ وترك الأخلاق السَّيِّئة.

وذُيِّلتْ الدِّراسة بخاتمةٍ تضمّنتْ أهمَّ النتائج التي توصَّل إليها الباحثان.





#### **Abstract**

This research paper sheds light on the role of Basra scholars in understanding society and the psychology of human beings. They, therefore, sought to show the positive and negative aspects of customs known as morality. Al-Hafez book entitled Refinement of Ethics has been known as an example to pinpoint this particular aspect. The study is divided into an introduction, four sections and a conclusion. The first section tackles Al-Jahez career. The second section is about the righteous ethics that people have to follow to set up a perfect society. The third section deals with dispraised ethics that should be avoided. Al-Hafez mentioned 21 of such traits. The fourth section covers the traits of ethics. The paper shows also how the Holy Quran, Sunna (of the Prophet), and sayings of Aal Al-Bayt have commended praiseworthy ethics and prompted people to give up dispraised ones.



#### مقدّمة

الحمدُ لله، والصّلاة والسّلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه الأخيار. تُعدُّ مسألة الأخلاق من المسائل التي تأخذُ حيِّزاً وإسعاً من العلاقات الاجتماعيّة والثقافيّة؛ لذا، فقدْ أسهم العلماء قديماً وحديثاً في معالجة وتعريف الأخلاق، وبيان السّيّء منها والجيّد.

توضِّح هذه الدِّراسة دور العلماء البصريّين في فهمهم للمجتمع ودواخل النفس البشريّة، وهم بذلك حاولوا توضيح السّيّء من العادات والجيّد منها، وهو ما يُعرف بالأخلاق، من خلال نظرِ عالم بصريٍّ مولداً ونشأةً ووفاةً، وهو أبو عثمان، عمروين بحر الجاحظ.

وهذا الموضوع مهمم؛ لأنَّه كما قال الجاحظ في كتابه موضوع الدِّراسة، في أهمِّيّة هذا الكتاب أنّه قد ينتبه إليه «مَن كانت له عيوب قد اشتبهتْ عليه، وهو مع ذلك يظنُّ أنَّه في غاية الكمال، فإنَّ مَن هذه حاله، إذا تكرِّر عليه ذِكر الأخلاق المكروهة، تيقّط لما فيه من ذلك، وأنف منه، واجتهدَ في تركه»، ولهذا اجتهدنا في اختيار هذا العنوان لبيان أهمّية الأخلاق.

سنحاول أنْ نوضِّح من خلال كتاب الجاحظ «تهذيب الأخلاق»، كيف أنَّ الفكر الإسلاميّ لم يترك هذا الجانب، بل أسهم في توضيحه وبيانه، وبذلك حتَّمت علينا طبيعة الدِّراسة تقسيمه على مقدِّمة وأربعة مباحث وخاتمة، تناول

## 



الأوّل الجاحظ نسبه وولادته وسيرته العلميّة، ولماذا ألّف هذا الكتاب. وسرد المبحث الثاني الأخلاق الفاضلة التي ذكرها الجاحظ في كتابه، التي على كلّ فرد الالتزام بها لبناء مجتمع سليم، فقد أورد إحدى وعشرين سجيّة تناولنا منها عشراً. وتطرّق المبحث الثالث إلى الأخلاق المذمومة التي على الفرد تجنّبها، وذكر الجاحظ ثلاثاً وعشرين سمة اكتفينا بعشر منها، وكان المبحث الرابع عمّا تشابه من سهات الأخلاق، والسّمات الجامعة لمحاسن الأخلاق.

ومع ما تقدَّم من معلومات فقدْ حاولنا إسناد السّجايا التي ذكرها الجاحظ من أخلاق محمودة أو مذمومة، إلى القرآن الكريم والسُّنة النبويّة وأقوال آل البيت بين التي أسهمتْ في حثِّ النّاسِ عامّة والمسلمينَ خاصّة على الالتزام والعمل بالأخلاق الحميدة، وذمّ وترك الأخلاق السّيئة.

ونُحتمتْ الدّراسة بأهمِّ النتائج التي توصّلَ إليها الباحثان.

وقد اعتمدتْ الدِّراسة طول البحث على نسخة تهذيب الأخلاق للجاحظ التي علّق عليها (إبراهيم بن محمّد)، ونُشرت في دار الصّحابة للتُّراث للنشر والتحقيق والتوزيع (١٩٨٩م)، مصر. فكانت هي المفتاح الرئيس للبحث.



### المبحث الأوّل

## أوَّ لاَّ: نسبُ الحاحظ وولادتُهُ وسيرتُهُ العلميَّة، وكتبُهُ، وسبب تأليفه هذا الكتاب

## ١- نسبُهُ وولادتُهُ:

هو عمرو بن بحر بن محبوب، الكنانيّ بالولاء، كنيتُهُ أبو عثمان، المعروف بالجاحظ(١١)، أحد أعلام الكتابة والتأليف في العصر العبّاسيّ الثاني، العصر الذهبيّ للأمّة في التأليف والتّرجمة (عصر هارون العبّاسيّ «١٤٩–١٩٣ه»، و المأمون العبّاسيّ «١٩٨ - ٢١٨ه»)، عمل في ديوان الرّسائل أيّام المأمون (٢)، وعُدَّ رئيس الفرقة الجاحظيّة من المعتزلة (٣)، ورأس المدرسة النثريّة الثانية.

ولد في البصرة حدود سنة (١٥٠ه/ ٧٦٧م)(٤)، وتوقّى فيها سنة (٥٥ ٢ه/ ٨٦٨م)(٥)، إثر وقوع مجلّدات من الكتب عليه (٢).

## ٢ - سيرتُهُ العلميّة:

كانَ الجاحظ مولعاً بالعلم منذ صغره، فذهب إلى الكتاتيب، ولكنَّه لم يستمرَّ بسبب فقره، فوجد طريقة يتعلّم من خلالها بأن يعمل في النّهار، ويكترى دكاكين الورّاقين والمكتبات ليلاً، ليُطالع ما فيها من كتب(٧).

ثمّ عمد إلى حضور الحلقات الدِّراسيّة التي تُقام في المساجد، التي كان



يحضرها الأدباء واللّغويّون والرّواة وأصحاب الكلام، للنقاش في القضايا التي جدّ فيها الجدل(^).

ولم يكتفِ بأخذ العلوم في البصرة، بل كان يقصد بعض المدن آنذاك للبحث والاستقراء، ولقاء العلماء<sup>(٩)</sup>، فدرس الفقه على يد أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم القاضي، ويزيد بن هارون<sup>(١١)</sup>، وغير هما<sup>(١١)</sup>، وتعلم النّحو من أبي الحسن الأخفش<sup>(٢١)</sup>، وأخذ الكلام عن إبراهيم بن سيار بن هانئ الملقّب بالنظّام<sup>(٣١)</sup>.

أسهم كلَّ ذلك في إلمامه بثقافة وعلوم عصره، فتصدَّر للتعليم والمناظرات، فقصده العلماء والطلّاب (١٤). وهكذا كان الجاحظ عارفاً بالعلوم، إمام عصره، نابغة دهره.

## ٣- كتبُهُ (مؤلّفاتُهُ)

اختلفت الآراء بشأن مؤلَّفات الجاحظ، وعددها، فهناك مَن يقول إنها أكثر مِن مائتي مؤلَّف، وهناك مَن قال إنّ له مائة وثلاث وتسعين (٥١)، وقد أورد السندوبيّ للجاحظ مائة وتسع وخمسون مؤلَّفاً (٢١). ما يهمُّنا هنا أنّ الجاحظ من خلال مؤلَّفاته رفد العالم بكثير من العلوم التي ذاع صيتها، فكانت بحقّ مفخرة للبصريّين.

فمِن أشهر تلك الكتب: الحيوان (۱۷)، البيان والتبيين (۱۸)، سحر البيان، التاج ويُسمّى: أخلاق الملوك، البخلاء (۱۹)، المحاسن والأضداد، التبصّر بالتجارة، أحدوثة العالم (۲۱)، مجموع رسائل (المعاد والمعاش (۲۱)، كتهان السّر وحفظ اللّسان (۲۱)، الجدّ والهزل، الحسد والعداوة، ذمّ القواد، تنبيه الملوك، الدّلائل



والاعتبار على الخلق والتدبير، فضائل الأتراك، العرافة والفراسة، الرّبيع والخريف، الحنين إلى الأوطان، النّبيّ والمتنبّي، المسائل في القرآن(٢٣)، نظم القرآن(٢٤)، العِبر والاعتبار في النظر في معرفة الصانع وإبطال مقالة أهل الطبائع، فضيلة المعتزلة، صياغة الكلام، الأصنام، كتاب المعلِّمين، الجواري، النَّساء، البلدان، جمهرة الملوك، الفرق في اللّغة، في تذكرة النوادر، البرصان والعرجان والعميان والحو لان(٢٥)، القول في البغال، كتاب المغنِّين، الاستبداد والمشاورة في الحرب (٢٦). وتعدّ هذه المؤلّفات المرجعيّة لكثير من الدِّراسات.

## ٤- أسباب تأليف كتاب (تهذيب الأخلاق)

بيَّن الجاحظ الأسباب التي دعته إلى تأليف هذا الكتاب، بقوله: «إنَّ الإنسان دائم البحث لأفضل الأمور لنفسه، وأشرف المراتب، وأنفس المقتنيات، ودائم البحث عن مكارم الأخلاق ومحاسنها، مبتعداً في كلِّ أفعاله عن طرق الرِّذائل؛ وذلك بسبب تميّزه بالتفكير عن باقي الحيوانات، وليباهي أهل السّؤدد والفخر، ويلحق بالعلى من درجات النباهة والمجد (٢٧)؛.. فمن أجل ذلك وجب أنْ نقول في الأخلاق قو لا نبيِّن فيه ما الخُلُق؟ وما علَّتهُ؟ وكم أنو اعه وأقسامه؟ وما المرضيّ عنه، المغبوط صاحبه، والمتخلِّق به؟ وما المستثنى منها، الممقوت فاعله، والمتوسِّم به؟ ليسترشد بذلك مَن كانت له همّة سنيّة، تسمو إلى مباراة أهل الفضل، ونفس أبيّة تنبو عن مساواة أهل الدّناءة والنقص ... ا (٢٨).

ويُذكر أنَّ الجاحظ قدْ علم مِن المجتمع الكثير، بسبب نظرته الثاقبة الثائرة على الوضع الإنسانيّ، بفكره الاعتزاليّ، فهو توخّي فيه التوجيه والنقد، ليلبّي





حاجة فنيَّة في نفسه، الغاية منها هو إصلاح المجتمع بوجه عام (٢٩).

يقع الكتاب في أربعة فصول، بمحتوى أربع وستين صفحة، الفصل الأوّل «في تعريف الأخلاق – وأقسامها – وتأثرها بالنفوس»، وتطرّق الفصل الثاني إلى «أنواع الأخلاق وأقسامها»، والفصل الثالث، فكان «في وصف الطريقة إلى السّمُوّ بالأخلاق»، أمّا الفصل الرّابع فكان «في وصف الإنسان الجامع لمحاسن الأخلاق».

## ثانياً: تعريف الأخلاق وأهمِّيتها

١ - تعرف الأخلاق: تُعد الأخلاق الرّكيزة الأسمى التي يُقام عليها الواقع المعاشيّ والوعي الإنسانيّ للبشر؛ لذلك فإنّ جميع الدِّيانات السّماوية تحرص على أخلاق الأمم، وهذا يذكِّرنا بقول أحمد شوقى:

# وإنِّما الأُمُّمُ الأخلاقُ ما بَقِيَتْ فَإِنْ هُمُ ذَهَبَتْ أَخلاقُهُمْ؛ ذَهَبُوا(٣٠)

والأخلاق - كما يقول أهل اللّغة - سجيّة؛ لأنّ صاحبها قدْ قدر عليها، وفلان خليق بكذا، وأخلق به، أي: ما أخلقه، أي: هو ممّن يقدر فيه ذلك(٢١).

ويعرِّف الجاحظ الخلق بأنَّه «حال النفس، بها يفعل الإنسان أفعاله بلا رويَّة لا اختيار »(٣٢).

أمّا مسكويه، فيقول: إنّ الخلق «حال للنّفس داعية لها إلى أفعالها مِن غير فكر ولا رويّة» (٣٣).

وعلمُ الأخلاق: هو علمٌ موضوعه أحكام قيميّة، تتعلّق بالأعمال التي تُوصف بالحُسن أو القُبح(٢٤)؛ ويعرِّفه أحمد أمين بأنّه: علمٌ يوضّح معنى الخير



و الشَّرِّ (٣٥).

والخُلُق قدْ يكون عند بعض النَّاس غريزةً وطبعاً، وعند بعضهم لا يكون إلَّا بالرِّياضة و الاجتهاد (٣٦).

والتفاضل بين النَّاس في المجتمعات يكون بالآداب والمحاسن الذاتيَّة، لا بالأموال، والأعراض (٣٧).

ولذا، فالأخلاق نوعان: رديئة، وفاضلة، وما يميّز الاخلاق الرديئة والفاضلة، أنَّ الأخلاق المكروهة موجودة في طباع النَّاس (٣٨)، بل أنَّ منهم مَن يتفاخر مها، وهم شرار النَّاس (٣٩)، أمَّا الأخلاق الفاضلة، فأصحاما ينتبهون لها بجودة فكرهم، وقوّة تمييزهم على قبح الأخلاق الرديئة، بل يعملون لاجتنابها، وبذلك يكونون على طبع كريم، ونفسٍ شريفةٍ (٠٠).

وأصحاب الأخلاق الرّديئة يحتاجون إلى الإرشاد من خلال التدريب(١١)، والتعمل للعادات المحمودة، حتى ينصاعوا عنها(٤٢)، ومَن لا تحنُّ نفسه لمفارقتها، ويؤثِر الإصرار عليها، يكون طريق تهذيبهم بالقهر والتخويف، ثمّ العقوبة، إنْ لم يرعو بالتخويف(٢٣).

٢- أهمِّيّة الأخلاق: لو لم تكن للأخلاق أهمِّيّة لما حثَّ عليها القرآن الكريم والسِّنَّة النبويّة المطهّرة، بل إنّ مسألة الأخلاق لا يمكن توجيهها وتفسرها، وتأييدها، إلّا في ظلّ نظريّة عبادة الله ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل والأحاديث التي تؤكِّد الأخلاق(٥٤).

قال تعالى مخاطباً الرّسول الكريميَّ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]. فهذه دلالة واضحة على عظم الخُلُق والأخلاق عند الباري، بل هي أسمى



ما يكون، وقال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ [الشّمس: ٩-١٠]؛ ففي تفسير هذه الآية أنّ «المُرَاد بِهِ زَكَاةَ النَّفْسِ وَتَخْلِيصِهَا من الأخلاق الدّنيئة الرَّذِيلَةِ » (٢٤٠)؛ وقوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى ﴿ وَذَكَرَ السّمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ﴾ [الأعلى: ١٤-١٥]، «أَىْ: طَهَّرَ نَفْسَهُ مِنَ الْأَخْلَقِ الرَّذِيلَةِ » (٢٤٠).

وحثّت السّنّة النّبويّة على حسن الخلق، فقدْ ورد عن الرّسول محمّد عَنَّهُ، قوله: «إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأُمَّمِّ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ» ( ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا قوله: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا يَدْخُلُ اجْنَةَ أَحَدٌ إِلَّا بِحُسْنِ الْخُلُقِ» (٩٤).

وعن الإمام علي على الله وعن الإمام علي على الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله والما عقاباً، لكانَ ينبغي لنا أنْ نطالبَ بمكارم الأخلاقِ، فَإنّها ممّا تدلُّ على سبيلِ النّجاحِ» (٥٠٠). فمِن الآيات والأحاديث والأقوال أعلاه، يتضحُ أنّ أحد الأهداف المهمّة لبعثة الرّسول الكريم محمّد على هو تزكية النّفوس وتربية الإنسان (٥٠٠).

هنا يحتم علينا الجواب على السّؤال الآتي:

## هل تؤثّر الأخلاق بالنفوس؟

يذكر الجاحظ أنّ اختلاف الأخلاق وتنوّعها بين البشر يعود إلى النفس التي تنقسم على ثلاث، وهي: النفس الشّهوانيّة، والنفس الغضبيّة، والنفس النّاطقة (٢٥).

ثمّ يُفصِّل في سرد النفوس، فيقول: إنّ النّفس الشّهوانيّة، هي للإنسان ولسائر الحيوانات، والتي يغلب عليها حبّ الشّهوات والملذّات، مثل المآكل والمشارب والمباضعة، فإذا تمكَّنت هذه النفس من الإنسان وانقاد لها، كان أشبه بالبهائم؛ لأنّ شغله الشّاغل سيكون نحو الشّهوات (٥٣).





ومن سيات صاحب هذه النَّفس أنَّه سيكون قليل الحياء، عدقٌّ لأهل الفضل، ميَّالٌ إلى الخلوات، ومبغضٌ لأهل العلم والورع والنَّسك (٤٥).

بالمقابل، فإنّه سيكون مودَّداً لأصحاب الفجور، محبّاً للفواحش، يستلذّ عند استهاعها، وتسرّ ه معاشرة السُّخفاء، ويغلب عليه اللَّهو والهزل، وكلُّ ذلك سيدعوه إلى اكتساب الأموال بغير وجهها الشّرعيّ؛ لأنّ الملذّات تحتاج إلى الأنفاق(٥٥).

ومَن ينتهي إلى هذه الحالة، فهو يُعدُّ أسوأ النَّاس خُلُقاً، ويُصبح لزاماً على وليّ الأمر تقويمه وتأديبه، وإبعاده أو نفيه، حتّى لا يختلط مع النّاس (٥٠).

ولقمع تلك النّفس، على صاحبها العودة إلى كُتب الأخلاق، وتجنّب السّكر؛ لأنَّه يُثير النَّفس ويحملها على التهتَّك، وارتكاب الفواحش، والإقلال من استماع الأغاني، والإقلال من الطّعام(٥٠)، وهو ما أكّده أرسطو نقلاً عن مسكويه في أنّ الشِّرِّير قدْ ينتقل بالتّأديب إلى الخبر (٥٠).

أمَّا النَّفس الغضبيَّة، فيشترك في مواصفاتها الإنسان والحيوان، وميزتها الغضب والجرأة ومحبّة الغلبة (٥٩). وهي أقوى من النّفس الشّهو انيّة، وأضرّ على صاحبها، في حال انقاد لها، فإنْ استنفذتْ هذه السّجايا في النّفس البشريّة، فإنّه بالسِّباع أشبه، فيكون جريئاً في حملِ السِّلاح على الإخوان والأولياءِ والعبيد، وإنْ غضبَ مِن حالته ولم ينتقم لنفسه، تجده يعود بالضّرر على نفسه بالسَّبِّ واللُّطم ونتف اللِّحية، وغيرها(١٠).

والنَّفس الغضبيَّة تكون محبَّة للغلبة، ولتحقيق غايتها، فإنَّا تقع في المهالك، فو ثوبها على النَّاس، تجعل من الآخرين يُقدمون على الشِّرِّ لكفِّ شرِّه، وأحياناً

#### جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيّم والمبادئ الخُلقيّة



يقوم بطلب الرَّئاسة، وهذه تحتاج إلى الأموال التي سيقتنيها بطرق غير شرعيّة، ويصل الحدِّ بصاحبها إلى قتل مَن يناوئهم (١٦).

وكيفيّة تأديب صاحب هذه النّفس، فيكون من خلال التّرويض أوّلاً، فإنْ استطاع الإنسان تأديبها وقمعها، فإنّه سيكون حليهاً وَقوراً عادلاً محمودَ الطريقة (٦٢).

ولكي يخفّف مِن شرور هذه النفس على صاحبها عدم حمل السّلاح لا سيّما في مجالس الخمر، وتجنّب المسكر من الشّر اب؛ لأنّه يهيّج النّفس الغضبيّة(١٣).

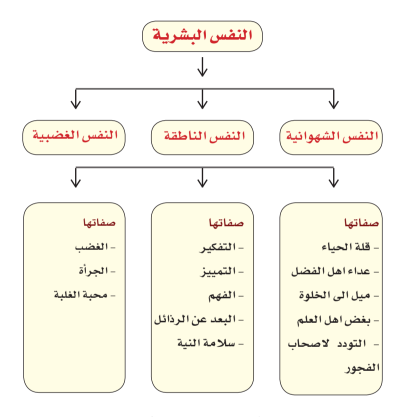
والنّفس الثّالثة هي النفس الناطقة، وهي التي يتميّز بها الإنسان عن الحيوان (١٤٠)، من خلال التفكير والتمييز والفهم، وهما من السّجايا التي شرَّف الله بها الإنسان، وبها يتمكّن من السّيطرة على الشّهوانيّة والغضبيّة، ويضبطها (٢٥٠).

ومن فضائلها اكتساب العلوم والآداب، وبُعدُها عن الرّذائل والفواحش، وقهرها للنفسين الأخريين وتأديبها، وسياسة صاحبها في أرزاقه ومروءته، وسلامة نيّته والحُلم والحياء والنسك والعفّة وطلب الرِّئاسة بوجوهها المستقيمة (٢٦).

ولها عيوب، منها: الخُبث، والحيلة، والخديعة، والمكر، والحسد، والتشرّر، والحرّب والحيوب هي في كلِّ النفوس، إلَّا إنَّ هذه النّفس استطاعتْ التغلّب على هذه العيوب والتحرّر منها، ولم تكنْ سمة غالبة عليها (١٧٠).

فلزاماً على الإنسان أنْ يحرِّك فكره، ويميِّز أخلاقه، ويختار منها ما كان مستحسناً جميلاً، ويحمل نفسه على التشبّه بالأخيار، وتجنّب عادات الأشرار، فإنّه إنْ فعل ذلك صار بالإنسانيّة متحقّقاً، وللرِّئاسة الذاتيّة مستحقّاً.





الشَّكل من عمل الباحثَين يوضِّح أصناف النَّفس وصفاتها



#### المبحث الثاني

#### الأخلاق الفاضلة عند الجاحظ في كتابه (تهذيب الأخلاق)

وهي أحد أقسام الأخلاق التي وضّحها الجاحظ في كتابه، وسنحاول في هذا المبحث أنْ نتطرّق إلى أشهر سهات هذه الأخلاق والمعروفة في مجتمعاتنا؛ لأنّ التطرّق إلى جميعها سيكون عبئاً على الدِّراسة، فالجاحظ أورد إحدى وعشرين سمة، هي: العفّة، والقناعة، والتصوّن، والحلم، والوَقار، والحياء، والودّ، والرّحة، والوفاء، والأمانة، وكتهان السّر، والتواضع، والبشر، واللهجة، وسلامة النيّة، والسّخاء، والشّجاعة، والمنافسة، والصّبر عند الشّدائد، وعِظم الهمّة، والعدل.

وسنختار منها عشر سهات، ونحاول ربط هذه السِّهات بها أيّدها من القرآن والسُّنة النّبويّة:

أوّلاً: العفّة (٢٠١): حدّد الله العلاقات الجنسيّة التي تحافظ على عفّة الإنسان، ذكراً كان أم أنثى بآياتٍ عديدةٍ، منها، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ خَرَاً كان أم أنثى بآياتٍ عديدةٍ، منها، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ خَمْنِ حَافِظُونَ \* إِلّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيُّائُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَيْرُ مَلُومِينَ \* فَمَنِ الْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾[المؤمنون: ٥-٧]. وذكر الجاحظ العقة من ضمن الأخلاق الكريمة للإنسان، فقال: يقصد بها ضبط النفس عن الشّهوات (٢٠٠٠)، والاكتفاء «بها يُقيم أود الجسد ويحفظ صحّته فقط، واجتناب



السّرف والتقصير في جميع الملذّات»(٧١). ويقع تحت العفّة العديد من الفضائل، منها: الحياء، والصّبر، والحرِّيّة والدّماثة، والورع(٢٢).

ثانياً: القناعة: هي «الاختصار على ما سنح من العيش، والرِّضا بها تسهَّل من المعاش، وترك الحرص على اكتساب الأموال، وطلب المراتب العالية، مع الرّغبة في جميع ذلك، وإيثاره والميل إليه، وقهر النفس على ذلك، والتقنّع باليسير منه»(٢٣)، وفي هذا قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آَبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ \*قَالَ أَوَلَوْ جِئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِهَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٦]. فالقناعة من الأخلاق الفاضلة لدى الإنسان، فلو عمل بها المجتمع لزالت كثير من المشاكل.

وصفّة هذه السَّجيّة مرغوبة في عامّة النّاس، وغير مستحسنة في الملوك(٧٤) و الأمراء (٥٧).

ثالثاً: الحِلم: وردت كلمة الحلم والحليم في القرآن الكريم باسم الله، فكانت صفّة لله على، وظهرتْ في خمسة عشر موقعاً، فعظمة هذه السّجيّة جعلها تقترن باسم الله، ولم يُعفلها الجاحظ، فعرفّها بأنّها من السَّجايا الحميدة، فقال: ويقصد به ترك الانتقام عند شدّة الغضب، مع القدرة على ذلك، وهذه محمودة ما لم تؤدِّ إلى ثلم جاه أو إفساد سياسة، وهي عند الملوك أرغب؛ لأنَّهم أقدر على الانتقام(٧٦).

وقال-أيضاً-: حلم الصّغير عن الكبير لا يُعدُّ فضيلة، بل يُعدُّ خوفاً لا حلماً (۷۷).



رابعاً: الوقار: هو الإمساك عن فضول الكلام، وكثرة الحركة والإشارة، وقلَّة الغضب، والإصغاء عند الاستفهام والتوقُّف عن الجواب، والتحفُّظ من التسرّع(٧٨). هكذا عرَّف الجاحظ الوقار، وعندما نقرأ لشخصية الرّسول محمّد عَيْهُ، نجد أنّ الوقار كان من سجاياه الكثيرة، ففي الحديث الشّريف: «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ خَرَجَ ذَاتَ يَوْم عَلَى رَاحِلَتِهِ وَأَصْحَابُهُ مَعَهُ بَيْنَ يَلَيْهِ، فَقَالَ مُعَاذُ بْنُ جَبَل: يَا نَبِيَّ الله، أَتَأْذَنُ لِي فِي أَنْ أَتَقَدَّمَ إِلَيْكَ عَلَى طِيبَةِ نَفْسٍ؟ قَالَ: «نَعَمْ»، فَاقْتَرَبَ مُعَاذٌ إِلَيْهِ، فَسَارَا جَمِيعاً، فَقَالَ مُعَاذٌ: بأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ الله، أَنْ يَجْعَلَ يَوْمَنَا قَبْلَ يَوْمِكَ، أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ شَيْءٌ وَلَا نَرَى شَيْئًا إِنْ شَاءَ الله تَعَالَى، فَأَيُّ الْأَعْمَالِ نَعْمَلَهَا بَعْدَكَ؟ فَصَمَتَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: «الجُهَادُ فِي سَبِيلِ الله»، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «نِعْمَ الشَّيْءُ الْجِهَادُ، وَالَّذِي بِالنَّاسِ أَمْلَكُ مِنْ ذَلِكَ فَالْصِّيَامُ وَالصَّدَقَةُ»، قَالَ: «نِعْمَ الشَّيْءُ الصِّيَامُ وَالصَّدَقَةُ»، فَذَكَرَ مُعَاذٌ كُلَّ خَيْرِ يَعْمَلُهُ ابْنُ آدَمَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «وَعَادِ بِالنَّاسِ خَيْرٌ مِنْ ذَلِكَ»، قَالَ: فَهَاذَا بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي عَادِ بِالنَّاسِ خَيْرٌ مِنْ ذَلِكَ؟ قَالَ: فَأَشَارَ رَسُولُ الله ﷺ إِلَى فِيهِ، قَالَ: «الصَّمْتُ إِلَّا مِنْ خَيْرِ»، قَالَ: وَهَلْ نُؤَاخَذُ بِهَا تَكَلَّمَتْ بِهِ ٱلْسِنَّتُنَا؟ قَالَ: فَضَرَبَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَخِذَ مُعَاذٍ، ثُمَّ قَالَ: «يَا مُعَاذُ تَكِلَتْكَ أُمُّكَ – أَوْ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَقُولَ لَهُ مِنْ ذَلِكَ – وَهَلْ يُكَبَّ النَّاسِ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ فِي جَهَنَّمَ إِلَّا مَا نَطَقَتْ بِهِ أَلْسِنَتُهُمْ، فَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْم الْآخِرِ، فَلْيَقُلْ خَيْراً أَوْ لِيَسْكُتْ عَنْ شَرِّ، قُولُوا خَيْراً تَغْنَمُوا، وَاسْكُتُوا عَنْ شَرِّ تَسْلَمُوا» (٧٩). فكان القرآن الكريم وسنّة رسوله الكريم عَيَّ مراجع حصيفه لعلمائنا الأفذاذ.

خامساً: الحياء: تُعدّ هذه السّجيّة من الأخلاق الفاضلة للإنسان، فذكرها الله



سبحانه وتعالى من خلال قوله تعالى: ﴿فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا ثَنْفِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ

إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَيًّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْم الظَّالِينَ ﴾ [القصص: ٢٥]. ويقصد به هو غضُّ الطرف والانقباض عن الكلام حشمة للمستحيا منه، وهي محمودة، ما لم تكن عن عيٍّ أو عد: (۸۰).

سادساً: الرّحمة: يقول الجاحظ: إنّ الرّحمة مركّب من الودّ والجزع، ولا تكون إلَّا لمن تظهر منه لراحمه خلَّة مكروهة، فالرَّحمة هي محبَّة للمرحوم، مع جزع الحال التي من أجلها رحم (٨١).

وهي حالة مستحسنة، ما لم تخرج بصاحبها عن العدل، ولم تنته به إلى الجور، وفساد السِّياسة، وبذا فليس بمحمود رحمة القاتل، والجاني عند القصاص (٨٢).

و فِي الحديث الشريف أنَّ رسول الله ﷺ، قال: «جَعَلَ اللهُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعًا وَتِسْعِينَ، وَأَنْزَلَ فِي الْأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا، فَبِهَا يَتَرَاحَمُ الخُلْقُ، 

سابعاً: التواضع: وهي ترك التروِّس، وإظهار الخمول، وكراهية التعظيم، والزِّيادة في الإكرام، وتجنَّب المباهاة، والمفاخرة بالمال(١٨١).

ولا يكون التواضع إلّا في أكابر النّاس ورؤسائهم وأهل الفضل والعلم (٥٠). وقدْ وَرَدَ «عَن النَّبِيِّ ﷺ، أَنَّهُ خَطَبَهُمْ، فَقَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهِ ۗ أَوْحَى إِلَيَّ، أَنْ تَوَاضَعُوا حَتَّى لَا يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدِ " (٨٦).

ثامناً: السَّخاء (٨٨): بَذلُ المالِ من غير مسألةٍ ولا استحقاقٍ، وهو مستحسن ما لم ينته إلى الإسر اف والتبذير، وأنْ يكون في محلِّه، فالبذل لمن لا يستحقّ تبذير أُ^^^).



وبذلك يقول مسكويه: إنّ السّخاء وسط بين رذيلتين، البخل والإسراف (١٩٨). وهو عند النّاس فضيلة، وعند الملوك أمرٌ واجبٌ؛ لأنّ بخلهم يؤدِّي إلى ضرر عظيم بملكهم (١٩٠)، قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾ [اللَّيل: ٥-٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَللهُ مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: ١٠].

عاشراً: العدل: وهو القسط اللّازم للاستواء، واستعمال الأمور في أماكنها ووجوهها ومقاديرها، من غير إسرافٍ ولا تقصير، ولا تقديم ولا تأخير (٩٣).

وعندما نزلت آية من القرآن تتكلّم عن العدل، نزلتْ بصيغة أمر، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللهَ يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾[النساء: ٥٨].

فالأخلاق الفاضلة، هي الأخلاق التي حثَّ عليها القرآن الكريم، والسُّنة النبويّة المطهّرة، ما حثٌ عليها إلّا لبناء مجتمع خالٍ من الفساد والتباغض والفحشاء.



#### المبحث الثالث

#### الأخلاق المذمومة في كتاب (تهذيب الأخلاق) عند الجاحظ

لم يكتفِ الجاحظ في كتابه بذكر الأخلاق الفاضلة، بل سَرَدَ لنا الأخلاق المذمومة، التي -كما قال- بأنّها منتشرة ومعروفة عند كثير من النّاس، مثل: البخل، والجبن، والظلم، والتشرّر، بل إنّها عادات مجبولة عند أكثر النّاس(٩٤)، ويذهب إلى أكثر من ذلك، فيقول: «بل قلَّما يُوجد في النَّاس مَن يخلو مِن خُلُق مكروه، ويسلم من جميع العيوب، ولكنّهم يتفاضلون في ذلك»(٩٠)، ويذكر السّبب؛ «لأنّ الغالب على طبيعة الإنسان الشَّرّ »(٩٦).

أورد الجاحظ ثلاثاً وعشرين سمة، وهي: الفجور، والشَّرهُ، والتبذَّل، والسَّفه، والخرق، والقحة، والعشق، والقساوة، والغدر، والخيانة، وإفشاء السِّم"، والنميمة، والكبر، والعبوس، والكذب، والخبث، والحقد، والبخل والجبن، والحسد، والجزع، وصغر الهمّة، والجور. وسنختار منها عشراً لتكون محور المحث الثالث.

أُوِّلاً: الفجور: يقصد بالفجور هو «الانهاك في الشَّهوات، والاستكثار منها، والتوفّر على اللُّذّات، والإدمان عليها، وارتكاب الفواحش، والمجاهرة بها، وبالجملة السَّرَف في جميع الشَّهوات»(٩٧). وقدْ بيَّن الله سبحانه وتعالى أنّ هناك فارقاً كبيراً بينَ المتّقين والفجّار، قال تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا



الصَّالِجَاتِ كَالْفُسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْتُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [ص: ٢٨].

ثانياً: القساوة: وهو التهاون بها يلحق الأذى بالغير، وهو مركّبٌ من البغض والشّجاعة والقساوة، وهو مكروهُ، إلّا من الجند وأصحاب السّلاح المتولِّين للحروب (٩٨٠). وقدْ نهى الله تعالى عن القسوة، وقسوة القلب بقوله تعالى: ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ اللّا مَهْ اللّا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ الله وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٧]. وقال تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٧]. وقال تعالى: ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الزّمر: ٢٢]. فالقسوة من قسوة القلوب التي حذَّر منها القرآن الكريم.

ثالثاً: الغدر: وهو العودة عما بذله الإنسان على نفسه من الوفاء، وهو مستقبح وإنْ كان فيه مصلحة، وبالملوك والرّؤساء أقبح، ولهم أضرّ (٩٩). وهو من العادات والأخلاق المنبوذة التي نهتْ عنه السّنة النّبويّة؛ إذْ قال الرّسول الكريم عليه: «المُكُرُ وَالْخِدِيعَةُ وَالْخِيَانَةُ فِي النّارِ»(١٠٠).

رابعاً: الخيانة: هي الاستبداد بما اؤتمن على الإنسان من الأموال والأعراض، ومجُاحدة مودِعِه، وتحريف الأخبار والرّسائل عن وجوهها (١٠١١). ودائماً ما يقترن الغدر بالخيانة، فهما من أسوأ العادات والأخلاق التي يتخلّق بها الفرد.

خامساً: الكبر (۱۰۲): من الأخلاق المذمومة التي نهى الله تعالى عنها في محكم كتابه العزيز، بقوله ﴿ وَلا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ كُلَّ مُحكم كتابه العزيز، بقوله ﴿ وَلا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [لقهان: ١٨]. ولم يمرّ الجاحظ دون ذكر ذلك، فذكر: «أنّ استعظام الإنسان لنفسه، واستحسان ما فيه من الفضائل، والاستهانة بالنّاس واستصغارهم، والترفّع على مَن يجب التواضع له، وهذا الفعل يبغّض النّاس



بصاحبه، ومن بغضه النّاس ساء حاله»(١٠٣).

سادساً: الكذب: جاء النَّهي عن الكذب في القرآن الكريم والحديث النَّبويّ الشِّريف، بل إنَّه كان منبو ذاً في العادات والتقاليد العربيَّة؛ إذْ قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ﴾ [غافر: ٢٨]؛ وفي السُّنَّة النّبويّة أنّه جاء رجل إلى الرّسول عليه ، فقال له: يا رسول الله ، إنّى ارتكبتُ في السِّرّ أربع ذنوب: الزِّنا، وشم ب الخمر، والسَّم قة، والكذب، فأيَّتهن شئتَ تركتُها لك، فقال له الرَّسول عَلَيْ : دَع الكذب. فذهب الرَّجل، وكلُّما أراد أنْ يهمَّ بالخطيئة، يتذكّر عهده مع الرّسول ﷺ، ويقول ربّم سألني، وعليَّ أنْ أكون صادقاً في الجواب، فيجري عليَّ الحدّ، وإنْ كذبتُ، فقدْ نقضتُ العهد مع الرّسول يَلِيّ، ممّا اضطرّه أخيراً لتركها أجمع (١٠٤).

هذه القصّة تبيّن خطورة ممارسة الكذب؛ ولذا فقدْ أعطاه الجاحظ اهتهاماً في كتابه، فقال عنه: هو الإخبار عن شيء بخلاف حقيقته، وهو مكروه ما لم يكن لدفع مضرّة، لا يمكن دفعها إلّا به، أو اجترار نفع لا غني عنه، ولا يوصَل إليه إلَّا به، فهو عند ذاك غير مستقبح، بل يُستقبح إنْ كان عبثاً، والكذب مستقبح عند الملوك والرّوساء أقبح (١٠٠).

سابعاً: البخل (١٠٦٠): من الآفات الخُلُقيّة العظيمة التي ذكرها الله في كتبه العزيز بقوله، ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [النساء: ٣٧]. وهناك آيات كثيرة تذمّ البخل، ويقصد به: «منع المسترفد مع القدرة على رفده»(١٠٠٧)، وهذا الخُلُق مكروه من جميع النَّاس، إلَّا إنَّه من النَّساء أقلَّ، بل يستحبُّ من النَّساء البخل، أمَّا الملوك



والعظهاء، فالبخل أبغض عليهم من العامّة (١٠٨).

ثامناً: الجبن: هو الجزع عند المخاوف، والتردّد عمّا ثُحذر عواقبه، أو لا تؤمَن مغبّته، وهو مكروةٌ من الكلّ، إلّا إنّه عند الملوك والجند أضرّ (١٠٩).

وعن الرّسول ﷺ في مضارِّ الحبن، قال: «شَرُّ مَا فِي الرَّجُلِ شُخُّ هَالِعٌ، أَوْ جُبْنٌ خَالِعٌ» أَوْ جُبْنٌ خَالِعٌ»

تاسعاً: الحسد: هو «التألمّ بها يراه الإنسان لغيره من الخير، وما يجدُهُ فيه من الفضائل والاجتهاد في إعدام ذلك الغير ما هو له» (۱۱۱). فعن الرّسول عَلَيْهُ، قَالَ: « لَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا، المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يَخْذُلُهُ وَلَا يَخْوَرُهُ، التَّقُوى هَا هُنَا، يُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، بِحَسْبِ الْمَرِئِ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَنْ يَحْقِرَ أَنْ السَّرِمَ مَنَ الشَّرِ أَنْ يَحْقِرَ أَنْ يَكْقِرَ أَنْ المُسْلِم عَلَى المُسْلِم حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ » (۱۱۲).

عاشراً: الجور: يُعدّ الخروج عن الاعتدال في كلِّ شيء من الأخلاق المكروهة وهو ما يُعرف بالجور، في السّرف والتقصير، وأخذ الأموال في غير وجهها، والمطالبة بها لا يجب من الحقوق الواجبة، وفعل الأشياء في غير مواضعها ولا أوقاتها، ولا على القدر الذي يجب، ولا على الوجه الذي يُحب (١١٣).

عَنِ النّبيّ عَلَيْهُ، قَالَ: «مَا مِنْ أَمِيرِ عَشَرَةٍ إِلَّا يُؤْتَى بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَغْلُولًا، لَا يَفُكُّهُ إِلَّا الْعَدْلُ، أَوْ يُوبِقُهُ الْجُوْرُ»(١١٤).

فالأخلاق المذمومة أشرّ ما تكون على الفرد والمجتمع، فهي تُورث العنف، والتباغض، فعالجها العلماء، ومنهم الجاحظ الذي بيَّن أوصافها، وحذَّر منها، معتمداً على ما جاء في القرآن والسُّنة وأقوال الصّالحين.



### المنحث الرَّابع

## ما تشابه من سمات الأخلاق، والسِّمات الجامعة لمحاسن الأخلاق عند الجاحظ في كتاب (تهذيب الأخلاق)

يُورِد لنا الجاحظ أنَّ هناك من الأخلاق ما تحتمل الأمرين، فهي عند البعض فضيلة، وعند الآخر رذيلة، وهذه يجب الوقوف عندها وبيانها، وهي:

أوّلاً: حبّ الكرامة: ويقصد ما أنْ يُسرّ الإنسان بالتعظيم والتبجيل والمقابلة بالمدح والثناء الجميل، فهو عند أحداث السِّنِّ محمود؛ لأنَّه يحتَّهم على محبّة اكتساب الفضائل، أمّا عند أهل الفضائل، فلا يجب أنْ بقبلوا بالتعظيم، و لا يُسرّ وا به؛ لأنّه إنْ زاد سيجري مجري التملّق والسّر وربه، وهو غير محمو د (١١٥).

ثانياً: حبّ الزّينة: والتصنّع له بالظهور بمركوب فاره، وكثرة الخدم والحشم، فهو محمودٌ عند أهل الرّياسة والملوك(١١٦)، ومذموم عند الرّهبان وأهل الدِّين والشَّيوخ وأهل العلم والخطباء والواعظين، فلهم لبس العامّ والخشن من الملاسي، وكراهية التنعيم (١١٧).

ثالثاً: المجازاة على المدح: وهو مجازاة مَن يمدح إنساناً ويشكرهُ في المجالس والمحافل، فهذا الخلق مستحسن من الملوك والأمراء؛ لأنَّ الممدوح سيكون له ذكراً جميلاً خالياً من التملُّق، ومن فضائل ذلك لهم بقاء ذكرهم الجميل (١١٨). أمَّا العامَّة من النَّاس وأصاغرها، فمحبَّتهم في مدحهم غير مستحسن؛ لأنَّ



المادح إذا مدح الدّنيء من النّاس، فإنّم يخدعه (١١٩).

وكثير من النَّاس إذا مُدحوا بها ليس فيهم، يبادرون إلى مجازاة المادح، فيكونون قَدْ وضعوا الشِّيء في غير موضعه(١٢٠).

رابعاً: الزّهد: وهو الرّغبة بالعيش بأقلّ الحاجات من الأموال والأغراض، وهذا مستحسن من العلماء والزهّاد والخطباء والواعظين، وغير مستحسن عند الملوك والعظاء؛ لأنَّه من هيبتهم، والملك لا يُقام إلَّا بالمال، ليذبُّ مها عن ملکه<sup>(۱۲۱)</sup>مل

وربّم يتبادر إلى الدِّهن سؤالُّ: ما هي مواصفات الإنسان الجامع لمحاسن الأخلاق؟

لم يغفُل الجاحظ عن ذكر ذلك، بل أورد فصلاً كاملاً عنه، وسنحاول بيانه، فيقول: الإنسان التامّ هو الذي لم تفته فضيلة، ولم تشنه رذيلة، فردف بالقول، إِلَّا إِنَّ التَّهَامُ وإِنْ كَانَ عَزِيزًا، فَهُو بَعِيدُ التَّنَاوِلُ، إِلَّا إِنَّهُ مُكُنَّ وَغَايَةً مَا يَنتهى به الإنسان. ووصف محاسن (١٢٢) الأخلاق بالصّفات الآتية:

أَوِّلاً: التفقّد للعيوب: من أوصاف الإنسان التّامّ تفقّده لعيوبه، متحرِّزاً من دخول النقص عليه، مجتهداً في بلوغ الغاية لصورة الكمال، متلذِّذاً لكمال الأخلاق (١٢٣).

ثانياً: القراءة والإحاطة: إنَّ مما يُوصل الإنسان إلى غاية الكمال في الأخلاق هي معرفته بالعلوم الحقيقيّة، للإحاطة بهاهية الأمور، وكشف عللها وغاياتها ونهاياتها، والاهتمام بقراءة كتب الأخلاق وسير السِّياسات(١٢٤).

ثالثاً: الاقتصاد في الشّهوات: إذْ ينبغي لمن يبحث عن التمام في الأخلاق



أَنْ يجعل لشهواته وملذَّاته قانوناً راتباً، يقصد فيه الاعتدال، وتجنَّب الإسراف والإفراط، ويعتمد ما كان من الشّهوات على ما كان من أوجهه المستحسنة، و الانتعاد عن مخالطة الخلعاء (١٢٥).

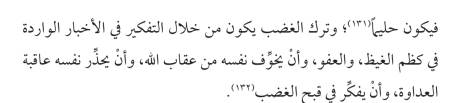
رابعاً: التعوّد على الكرم: وهو من السّـجايا التي لها أجر عند الله، لقوله تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ في سَبِيلِ الله كَمَثَلِ حَبَّةِ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ في كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِئَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦١]. وهنا يكون من خلال عدم الاستبداد بالمأكل والمشرب وحده، بل يشرك إخوانه ومو دّيه، وإنْ كان ملكاً، أنْ يُشر ك حاشيته وندماءه (١٢٦٠).

خامساً: الزّهد في المال، وحسن التصرّف به: من كمال الإخلاق، الزّهد بالمال، والنظر إليه أنّه آلة تُنال منها الأغراض (١٢٧). ويكون كسبه من وجهه، ويفرّقه في وجهه، والملوك يجب أنْ يحرصوا على جبي الأموال من حقِّها وواجباتها، وصر فها على مستحقَّيها، من أرزاق وجند وغيرهم، ويبرُّوا المساكين، ويتفقَّدوا الغرباء (۱۲۸).

سادساً: ترك الغضب: يُعدُّ الغضب من العادات السّيِّئة في المجتمع، وقدْ نبّه الرّسول على عن الابتعاد عنه لما له آثار سيّئة على الفرد والمجتمع (١٢٩)، فقد ورد «... أَنَّ رَجُلًا أَتَى إِلَى رَسُولِ الله ﷺ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، عَلَّمْنِي كَلَمَاتِ أَعِيشُ مِنَّ، وَلَا تُكْثِرْ عَلَيَّ فَأَنْسَى، فَقَالَ رَسُولُ عَلِيٍّ: «لَا تَغْضَبُ» (١٣٠)

فقال الجاحظ: ينبغي لمحبِّ كمال الأخلاق تركه للغضب، فالغضبان يكون بمنزلة البهائم والسّبائع، يفعل ما يفعل دون علم ولا روية، فإنْ علم صاحب الخلق ذلك، علم ما سيكون عليه من الوصف، فتراه يُحجم عن الاقتصاص،

## جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيّم والمبادئ الخُلقيّة



سابعاً: عبة النّاس والتودّد إليهم، وحبّ الخير وإلفه: وهذه تكون بالتعوّد على محبّة النّاس، والتودّد إليهم..، والرّأفة والرّحة بهم، فالنّاس تجمعهم الإنسانيّة وحلية القوّة الإلهيّة (۱۳۲)، وأنْ يجعل همّه حبّ فعل الخير، وطلبه (۱۳۴)، وترك القبيح من العيوب والقبائح (۱۳۰).

ثامناً: كره التملّق: من فضائل الأخلاق عند الإنسان كُره التملّق وإبغاضه، وله أنْ يحبّ مَن يُهدى إليه شيئاً من عيوبه بالبشر والقبول(١٣٦٠).

فتكون هذه السَّجايا هي الصِّفات التي إنْ تملّكها الفرد، يكون له حظُّ كبيرٌ من الأخلاق الفاضلة.



#### الخاتمة

يُعّد كتاب (تهذيب الاخلاق) للجاحظ من الكتب الاجتماعيّة المهمّة التي لا غنى من الاطلاع عليه، لفائدته الكبيرة في ترسيخ وتهذيب أخلاق الفرد، ولبيان ما هو عليه من سجايا حميدة، وبعد العرض السّابق للكتاب، نُلخّص أهمّ ما توصّل إليه الباحثان من نتائج:

١ - أسهم العلماء البصريّون في العلوم الإنسانيّة والعلميّة كافّة، وكان لهم
 دور كبير في تنشيط العلوم في كلّ المجالات.

٢- لقد أسهم الجاحظ، البصريّ المولد والمهات، في إثراء المكتبة العلميّة بالكثير من الكتب التي تجاوزتْ المائة بكثير، وكان لكتبه أثرٌ في تقدّم ورقيّ العلوم آنذاك.

٣- ظهر الجاحظ في أواسط القرن الثاني الهجري، وهو القرن الذي تميّز بظهور العلوم العقليّة، والمذاهب الكلاميّة، وظهور واضح لعالم الترجمة، تمكّن خلالها من إثبات نفسه بو صفه أحد أعمدة العلوم الإنسانيّة الأدبيّة.

٤- تمكّن الجاحظ من الدّخول في نفوس المجتمع، ما سهّل عليه ذلك في تأليف هذا الكتاب الذي يوضِّح الكثير من طبائع المجتمع آنذاك، وما لها وعليها من سجايا. وذكر أنّ النفس البشريّة تقسّم على ثلاثة أصناف: الغضبيّة



جهود

والشّهوانيّة، والنّاطقة.

٥ - تمكّن الجاحظ من بيان إحدى وعشرين سمة وسجيّة فاضلة للأخلاق،
 مستمِدّاً معلوماته عنها من القرآن الكريم، والسّنة النّبويّة، وأقوال الصّحابة المِنْكِ.

٦- سَرَدَ الجاحظ في كتابه ثلاثة وعشرين سمة للأخلاق المذمومة، تشكّل السّيات العامّة لطبيعة البشر السّيّئة.

٧- ذكر الجاحظ أن هناك من السّجايا من إن استخدمتها عينة من المجتمع
 تكون سجيّة فاضلة، وإن استخدمتها عينة أُخرى تكون مذمومة.

٨- أورد الجاحظ ثمانية سجايا من الأخلاق يُمكن أنْ تكون هي الجامعة لمحاسن الأخلاق.



## الهوامش

١- ياقوت الحمويّ، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عبّاس: ٤/ ٨٧٢؛ السّندويّ، حسن، أدب الجاحظ: ص٠١.

٢- جبر، جميل، الجاحظ ومجتمع عصره في بغداد: ص٩.

٣- الزِّركليّ، خبر الدِّين، الأعلام: ٥/ ٧٤. يُطلق على أصحاب وأتباع الجاحظ من المعتزلة وغيرهم بالفرقة الجاحظيّة.

٤- ياقوت الحمويّ، معجم الأدباء: ٤/ ٨٧٢.

كثير من المعطيات تؤكِّد أنَّ الجاحظ ولد بعد هذا التاريخ بعشر سنوات. يُنظر: بلَّات، شارل، الجاحظ في البصرة ويغداد وسامراء: ص ٩٢.

٥- ياقوت الحمويّ، معجم الأدباء: ٤/ ٨٧٢.

٦- الزِّركليّ، الأعلام: ٥/ ٧٤.

٧- ابن النَّديم، الفهرست: ص١٦٩؛ ياقوت الحمويّ، معجم الأدباء: ٤/ ٨٧٢.

٨- بلّات، الجاحظ: ص١١٠-١١٤.

٩ - السندويي، أدب الجاحظ: ص٢٣.

١٠- يزيد بن هارون: هو يزيد بن هارون بن زاذان بن ثابت السّلميّ بالولاء(١١٨ -٢٠٦هـ)، الواسطيّ، أبو خالد، من حفّاظ الحديث الثّقات. كان واسع العلم بالدِّين، ذكيّاً، كبير الشَّأن. أصله من بخاري، ومولده ووفاته بواسط. قُدّر مَن كان يحضر مجلسه بسبعين ألفاً. وكان يقول: أحفظ أربعة وعشرين ألف حديث بإسنادها ولا فخر. الزّركلي، الأعلام:

١١- أحمد، عزّت السيّد، فلسفة الأخلاق عند الجاحظ: ص١٣٠.

١٢ - يعرف بالأَخْفَش الأَوْسَط، لا تُعرف سنة ولادته، لكنّه توفّي سنة(٢١٥هـ)، هو: سعيد بن مسعدة المجاشعيّ بالولاء، البلخيّ، ثمّ البصريّ، أبو الحسن، نحويّ، عالم باللّغة

#### جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيّم والمبادئ الخُلقيّة



والأدب، من أهل بلخ. سكن البصرة، وأخذ العربيّة عن سيبويه. صنّف كتباً، منها (تفسير معاني القرآن - خ)، و (شرح أبيات المعاني - خ)، و (الاشتقاق)، و (معاني الشّعر)، و (كتاب الملوك)، و (القوافي - خ) في دار الكتب مصوَّراً عن حسين شلبي (٣٣٠ أدبيات) وزاد في العروض بحر (الخبب)، وكان الخليل قدْ جعل البحور خمسة عشر، فأصبحت ستّة عشر. الزّركلي، الأعلام: ٣/ ١٠١-١٠٢.

17 - بلّات، الجاحظ: ص١١٨؛ السّندوبيّ، أدب الجاحظ: ص١٨. والنظّام: هو إبراهيم ابن سيّار بن هانئ البصريّ (٠٠٠ - ٢٣١ه)، أبو إسحاق النظّام: من أثمّة المعتزلة، قال الجاحظ: (الأوائل يقولون في كلّ ألف سنة رجل لا نظير له، فإنْ صحّ ذلك، فأبو إسحاق من أولئك). تبحّر في علوم الفلسفة، واطلع على أكثر ما كتبه رجالها من طبيعيّين وإلهيّين، وانفرد بآراء خاصّة تابعته فيها فرقة من المعتزلة شُمِّيت (النظّاميّة) نسبة إليه. وبين هذه الفرقة وغيرها مناقشات طويلة. وقد أُلِّفت كتب خاصّة للرّدّ على النظّام، وفيها تكفير له وتضليل. أمّا شهرته بالنظّام، فأشياعه يقولون: إنّه كان ينظم الخرز في سوق البصرة. الزِّركليّ، الأعلام: ١/ ٤٣.

١٤ - السّندوبيّ، أدب الجاحظ: ص٢٣.

١٥ - أحمد، فلسفة الأخلاق: ص٢٢ - ٢٣.

١٦ - السّندوبيّ، أدب الجاحظ: ص١١٤ - ١٤٤.

١٧ - كتاب ضخم يصف طبائع الحيوانات شؤوناً، ولا علاقة له بعنوان الكتاب، فهو يضم بحوثاً عن التعاليم الدينية من اليهو دية إلى المانوية، فالزّرادشتية إلى النصرانية، فالإسلام، وتطرّق فيه إلى الإلحاديّة، والغاية من تأليف هذا الكتاب هو تمجيد الخالق وامتداح الإسلام في شرائعه. جبر، الجاحظ: ص١٥.

١٨ - إن من يطلع على هذه المؤلفات لا نخرج إلا وهو ممتلئ النفس بإحسان اللّغة العربيّة.
 السّندوبيّ، أدب الجاحظ: ص٣٩.

١٩ - مِن أبدع ما ألّفه الجاحظ، يُستفاد منه في أُصول التدبير المنزليّ، واستثهار المال،
 والانتفاع مِن أتفه الأشياء. السّندوبيّ، أدب الجاحظ: ص١٢٥.

٠٢- السّندوبيّ، أدب الجاحظ: ص١١٨.

٢١ - هي مِن ضمن الرّسائل التي حقّقها محمّد طه الحاجريّ. يُنظر: الحاجريّ، محمّد طه،

#### أ.م.د. خليل خلف الجبوري - أ.م.د. رشيد الطيّف إبراهيم



٢٢- هي من ضمن الرّسائل التي حقّقها محمّد طه الحاجريّ. يُنظر: الحاجري، مجموع رسائل الجاحظ: ص١٩١-٢٢١.

٢٣ - ابن النَّديم، الفهرست: ص٥٧.

٢٤ - ابن النَّديم، الفهرست: ص٥٧.

٢٥- عن محقّق الكتاب البرصان والعرجان وسنة نشره، يُنظر: أحمد، فلسفة الأخلاق: ص٥٥٠.

٢٦ - الزِّركليّ، الأعلام: ٥/ ٧٤.

٢٧ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق، قرأه وعلّق عليه: أبو حذيفة إبراهيم بن محمّد: ص١٠.

٢٨ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١١.

٢٩- جير، الجاحظ: ص٢٥.

٣٠- نقلاً عن: مسكويه، تهذيب الأخلاق، تحقيق: عاد الهلاليّ: مقدّمة المحقّق: ص١١.

٣١- ابن فارس، معجم مقاييس اللّغة، تحقيق: عبدالسّلام محمّد هارون: ٢/ ٢١٤.

٣٢- تهذيب الأخلاق: ص١٢.

٣٣- تهذيب الأخلاق: ص ٢٦٥.

٣٤- الخرّاز، خالد بن جمعة، موسوعة الأخلاق: ص٢١.

٣٥- أمن، أحمد، الأخلاق: ص٢.

٣٦- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٢.

٣٧- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٩.

٣٨- يقول جالينوس (ت١٩٩٠ ق.م) نقلاً عن مسكويه: إنَّ النَّاس فيهم مَن هو خمِّر بالطبع، وفيهم مَن هو شرِّير بالطبع. تهذيب الأخلاق: ص٢٦٦.

٣٩- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٤.

٠٤- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٤.

١٤- وهو ما أكَّده الغزاليّ من أنّ تغيير الأخلاق من سيّء إلى حسن ممكن، بدليل قوله عليه الصّلاة والسّلام: «حسِّنُوا أخلاقكُم». مبارك، زكي، الأخلاق عند الغزالي: ص١٥٣.

٤٢ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٤.

## جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيّم والمبادئ الخُلقيّة



٤٣ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٤.

٤٤ - المطَهّري، مرتضى، فلسفة الأخلاق: ص١٠٨. ويُنظر: الهاشميّ، عبد الله، الأخلاق و الآداب الاسلاميّة: ص٩٠.

5٥- وحدّد أحد الباحثين أنّ مصادر وأصول الأخلاق أربعة، هي: القرآن الكريم، والسّنة والنّبويّة، وأخلاق الصّحابة، والعادات والتقاليد الإسلاميّة. المليجيّ، يعقوب، الأخلاق في الإسلام مع المقارنة بالدّيانات السّاويّة والأخلاق الوضعيّة: ص٢٨-٣٠.

٤٦ - ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمّد حسين شمس الدّين: ١/ ٣٦٥.

٤٧ - ابن كثير، تفسير القرآن: ٨/ ٣٧٣.

٤٨ - البيهقيّ، السنن الكبرى: ١٠/ ٣٢٣.

٤٩ - البيهقيّ، شُعب الإيهان: ١٠/ ٣٧٣.

٥٠ - نقلاً عن: الشيرازيّ، ناصر مكارم، الأخلاق في القرآن: ١٣/١.

٥١ - الشيرازيّ، الأخلاق في القرآن: ١٠/١.

٥٢ - تهذيب الأخلاق: ص١٥.

ويذكر مسكويه: أنّ النّفس الشّهوانيّة تسمّى بالبهيميّة، أمّا النّفس الغضبيّة، فتسمَّى السّبعيّة، والنفس الناطقة تسمّى الملكيّة. يُنظر: تهذيب الأخلاق: ص٢٤٨.

٥٣ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٥.

٥٤ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٦.

٥٥ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٦.

٥٦ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٦.

٥٧ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٤١ -٣٤.

٥٨ - تهذيب الأخلاق. ص٢٦٧.

٥٩ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٧.

٦٠- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٧-١٨.

٦١- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٨.

٦٢ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٨.

٦٣ - الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص ٥٥.

#### أ.م.د. خليل خلف الجبوري - أ.م.د. رشيد الطيّف إبراهيم



٦٤- والإنسان صار إنساناً بالنّفس النّاطقة، فيها شارك الملائكة، وبها باين البهائم. مسكويه، تهذيب الأخلاق: ص٧٩.

٦٥ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص ١٩.

٦٦- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٩.

٦٧ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٠.

٦٨ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢١.

٦٩- يعرِّفها أحمد أمين بأنَّها: ضبط النفس، واعتدال الميل إلى اللَّذائذ، وخضوع ذلك لحكم العقل. الأخلاق: ص١٦٢.

٧٠ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢١.

٧١- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢١-٢٢. ويُنظر: مسكويه، تهذيب الأخلاق: ص ۲۰۱.

٧٢- مسكويه، تهذيب الأخلاق: ص٢٥٢.

٧٣- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٢.

٧٤- يؤكِّد الجاحظ أنَّ أخلاق الملوك ليستْ كأخلاق العامّة، فها مستحسن هنا، غير مستحسن عند الآخر. الجاحظ، التاج في أخلاق الملوك، تحقيق: أحمد زكي باشا: ص١٧.

٧٥- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٢.

٧٦- تهذيب الأخلاق: ص٢٣.

٧٧- تهذيب الأخلاق: ص٢٣.

٧٨- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٣. وذكر مسكويه الوقار، فقال: هو سكون النّفس وثباتها عند الحركات التي تكون في المطالب. تهذيب الأخلاق: ص٢٥٤.

٧٩- النيسابوريّ، أبو عبد الله، الحاكم، المستدرك على الصّحيحين: ٤/ ٣١٩.

٨٠ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٣.

٨١- تهذيب الأخلاق: ص ٢٤.

٨٢- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص ٢٤.

٨٣- ابن المبارك، أبو عبد الرّحمن عبد الله بن واضح الحنظلي(ت ١٨١هـ)، الزّهد والرّقائق، تحقيق: حبيب الرّحمن الأعظمي: ص٣٦٧.

## جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيَّم والمبادئ الخُلقيَّة



٨٤- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٥.

٨٥- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٥.

٨٦ - ابن ماجة، سنن ابن ماجة: ٢/ ١٣٣٩.

٨٧- السّخاء سخاءان، سخاء نفس الرّجل بها في يديه، وسخاوته عمّا في يدي النّاس. ابن

المقفع، الأدب الكبير، تحقيق: أحمد زكي باشا: ص٨٩.

٨٨- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٧.

٨٩- تهذيب الأخلاق: ص٢٦٠.

٩٠ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٥-٢٦.

٩١ - يذكر الغزالي أنَّ الإيمان نصفه صبر، ونصفه الآخر شكر. إحياء علوم: ص١٣٩٩.

وهذا أصل حديث للرّسول عليه الصّلاة والسّلام، قال: «الْإِيمَانُ نِصْفَانِ: نِصْفٌ فِي الصَّبْر، وَنِصْفٌ فِي الشَّكْر». البيهقيّ، شعب الإيهان: ١٩٢/١٢.

٩٢ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٧. ويُضيف مسكويه أنّ الصّبر: هو مقاومة النّفس للهوى لئلّا تنقاد للرّذائل. تهذيب الأخلاق: ص٢٥٣.

٩٣ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٨.

٩٤ - تهذيب الأخلاق: ص١٣.

٩٥ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٣٠.

٩٦ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص١٣٠.

٩٧ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٢٨.

٩٨ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٠.

٩٩ - الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٠ - ٣١.

٠٠٠ - النيسابوريّ، المستدرك: ٤/ ٢٥٠.

١٠١- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣١.

1 · ٢ - يقسّم الغزالي الكِبر إلى: ظاهريّ، وباطنيّ، فالظاهريّ، هو أعمال تصدر من الجوارح من خلال تعجّب المرء بماله، وعمله، والباطن هو خلق في النفس. مبارك، الأخلاق عند الغزالي: ص ٢ · ٩.

١٠٣ - تهذيب الأخلاق: ص٣٢.

#### أ.م.د. خليل خلف الجبوري - أ.م.د. رشيد الطيّف إبراهيم



- ١٠٤ نقلاً عن: الشيرازيّ، الأخلاق في القرآن: ١٠١/١.
  - ١٠٥ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٢.
- ١٠٦ يُفرد الغزالي للبخل في كتابه إحياء علوم الدِّين، ويجلب الآيات والأحاديث التي تدلُّ على ذمّ البخل. الغزالي: ص١١٣٤، وما بعدها.
  - ١٠٧ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٣.
  - ١٠٨ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٣.
- ومن أبواب البخل الغامضة التي أوردها ابن المقفّع، أنْ لا تسابق الرّجل إذا حدّث حديثاً أنت تعرفه، وكأنَّك تُظهر للنَّاس أنَّك تعلم مثل الذي يعلم. الأدب الكبير: ص١٢٤.
  - ١٠٩ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٣.
- ١١٠ الفاكهيّ، عبد الله بن محمد بن العبّاس (ت٣٥٣هـ)، فوائد أبي محمّد الفاكهي، تحقيق: محمّد بن عبدالله الغباني: ص١٢٩.
- ١١١- الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٤. ولا ينبغي للوالي أنْ يحسد الولاة على حسن تدبير والايتهم. ابن المقفع، الأدب الكبير: ص٢٦.
  - ١١٢ البيهقيّ، السّنن الكبرى: ٦/ ١٥٣.
  - ١١٣- الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٤.
  - ١١٤ ابن حنيل، مسند الإمام أحمد بن حنيل: ١٥/ ٥٥.
    - ١١٥ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٥.
- ١١٦- قال ابن المقفّع: إنّ النّاس حريصون على تقليد الوالى في زيّه. الأدب الكبر: ص ٢٨. وبذلك كلّما كان زيّه جميلاً ظهر ذلك في النّاس في ملبسهم.
  - ١١٧ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٥.
  - ١١٨ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٦.
  - ١١٩ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٦.
  - ١٢٠ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٣٦.
  - ١٢١ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٧٣.
  - ١٢٢ الحاحظ، تهذيب الأخلاق: ص ٤٩.
  - ١٢٣ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص ٤٩ -٥٠.

## جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيّم والمبادئ الخُلقيّة



- ١٢٤ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٠.
- ١٢٥ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥١ ٥.
- ١٢٦ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٦. ولذلك يذكر بأنّ: «أغنى النّاس أكثرهم إحساناً». لكثرة ماله وعطائه. ابن المقفّع، الأدب الصّغير، تحقيق: أحمد زكى باشا: ص٠٦.
  - ١٢٧ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٣٥.
  - ١٢٨ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٣ ٥٥.
  - ١٢٩ عن الغضب أُنظر: الخرّاز، موسوعة الأخلاق: ص٤٩.
    - ١٣٠ مالك بن أنس، الموطأ: ٢/ ٩٠٥.
      - ١٣١ تهذيب الأخلاق: ص٥٥.
    - ١٣٢ مبارك، الأخلاق عند الغزالي: ص١٩٨.
      - ١٣٣ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٥.
      - ١٣٤ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٧.
      - ١٣٥ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص٥٥.
      - ١٣٦ الجاحظ، تهذيب الأخلاق: ص ٦٠.



## المصادرُ والمراجعُ

#### القرآن الكريم.

#### المصادر الأوّليّة:

- البيهقيّ، أحمد بن الحسين بن عليّ (ت٥٨٥).
- ١- السّنن الكبرى، ط٣، تحقيق: محمّد عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، بروت،
- ٢- شُعب الإيمان، حقّقه وراجع نصوصه وخرّج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، أشر ف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندويّ، صاحب الدار السّلفيّة ببومباي
  - الهند، مكتبة الرّشد للنشر والتوزيع بالرّياض بالتعاون مع الدّار السّلفيّة، الهند، ٢٠٠٣م.
    - الجاحظ، أبو عثمان، عمروبن بحر (ت٢٥٥ه).
- ٣- تهذيب الأخلاق، قرأه وعلّق عليه: أبو حذيفة، إبراهيم بن محمّد، دار الصّحابة للتّراث للنشر والتحقيق والتوزيع، طنطا، ١٩٨٩م.
- ٤- التاج في أخلاق الملوك، تحقيق: أحمد زكى باشا، المطبعة الأميريّة، القاهرة، ١٩١٤م.
  - ابن حنيل، أبو عبد الله، أحمد بن محمّد، الشيبانيّ (ت ٢٤١هـ).
- ٥ مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، إشراف: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسّسة الرّسالة، بيروت، ٢٠٠١م.
  - الغزالي، أبو حامد، محمّد بن محمّد (ت٥٠٥ه).
  - ٦- إحياء علوم الدّين، دار ابن حزم، ببروت، ٢٠٠٥م.
    - ابن فارس، أبو الحسن، أحمد (ت ٣٩٥هـ).
- ٧- معجم مقاييس اللُّغة، تحقيق: عبدالسّلام محمّد هارون، دار الفكر، بيروت، ١٩٧٩م.
  - الفاكهي، عبد الله بن محمّد بن العبّاس (ت٣٥٣ه).

#### -جهودُ العلماء البصريِّينَ في تأطير منظومة القيّم والمبادئ الخُلقيّة



- ٨- فوائد أبي محمد الفاكهي، تحقيق: محمد بن عبدالله الغباني، مكتبة الرّشد، الرّياض،
  شركة الرّياض للنشر والتوزيع، المملكة العربيّة السّعوديّة، ١٩٩٨م.
  - ابن كثير، أبو الفداء، إسهاعيل بن عمر (ت٤٧٧ه).
- ٩ تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية،
  بروت، ١٤١٩ه.
  - ابن ماجة، أبو عبد الله، محمّد بن يزيد، القزوينيّ (ت٢٧٣هـ).
- ١ سنن ابن ماجة، تحقيق: محمّد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربيّة فيصل عيسى البابي الحلبيّ، مصر، (د.ت).
  - مالك بن أنس (ت١٧٩هـ).
- ۱۱- الموطّأ، صحّحه ورقّمه وخرّج أحاديثه وعلّق عليه: محمّد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت، ١٩٨٥م.
  - ابن المبارك، أبو عبد الرّحن، عبد الله بن واضح، الحنظليّ (ت١٨١هـ).
- ١٢- الزّهد والرّقائق، تحقيق: حبيب الرّحمن الأعظميّ، دار الكتب العلميّة، بيروت، (د.ت).
  - مسكويه، أحمد بن محمّد بن يعقوب (ت٢١هـ).
  - ١٣ تهذيب الأخلاق، تحقيق: عماد الهلاليّ، منشورات الجمل، بيروت، ٢٠١١م.
    - ابن المقفّع، أبو محمّد، عبد الله (ت ١٤٢ه).
- ١٤ الأدب الصّغير، تحقيق: أحمد زكي باشا، مطبعة مدرسة محمّد عليّ الصناعيّة، مصر، الإسكندريّة، ١٩١١م.
- ١٥ الأدب الكبير، تحقيق: أحمد زكي باشا، مطبعة محمّد عليّ الصّناعيّة، مصر الإسكندريّة، ١٩١٢م.
  - ابن النّديم، أبو الفرج، محمّد بن إسحاق(ت ٣٨٠هـ).
    - ١٦ الفهرست، دار المعرفة، بيروت، (د.ت).
- النيسابوريّ، أبو عبد الله، الحاكم، محمّد بن عبد الله بن محمّد بن حمدويه بن نُعيم(ت٤٠٥ه).
- ١٧ المستدرك على الصّحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا. دار الكتب العلميّة،

#### أ.م.د. خليل خلف الجبوري - أ.م.د. رشيد الطيّف إبراهيم



بىروت، ١٩٩٠م.

- ياقوت الحمويّ (ت٦٢٣هـ).

١٨ - معجم الأدباء، إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عبّاس، دار الغرب الإسلاميّ، بيروت.

#### المراجع الثانويّة:

- أحمد، عزّت السّيّد.

١٩ - فلسفة الأخلاق عند الجاحظ، منشورات اتحاد الكتّاب العرب، دمشق، ٢٠٠٥م.

- أمن، أحمد.

٠٠- الأخلاق، ط٢، دار الكتب المصريّة، القاهرة، ١٩٣١م.

- بلّات، شار ل.

٢١- الجاحظ في البصرة وبغداد وسامرًاء، ترجمة: إبراهيم الكيلانيّ، دار اليقظة العربيّة للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، ١٩٦١م.

- جر، جميل.

٢٢- الجاحظ ومجتمع عصره في بغداد، دار صادر، بيروت، (د.ت).

- الحاجري، محمّد طه.

٢٣ - مجموع رسائل الجاحظ، دار النهضة العربيّة، بيروت، ١٩٨٣م.

- الخرّاز، خالد بن جمعة.

٢٤ - موسوعة الأخلاق، مكتبة أهل الأثر، الكويت، ٢٠٠٩م.

- الزِّركليّ، خير الدِّين.

٢٥ - الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين، ببروت، ١٩٨٠م.

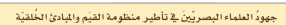
- السّندوبيّ، حسن.

٢٦- أدب الجاحظ، المطبعة الرِّ هانيّة، القاهرة، ١٩٣١م.

- الشيرازي، ناصر مكارم.

٢٧ - الأخلاق في القرآن، ط٢، مدرسة الإمام عليّ بن أبي طالب عليه، قم، ١٤٢٦هـ.

- مبارك، زكى.





- ٢٨- الأخلاق عند الغزالي، كلمات عربيّة للترجمة والنشر، القاهرة، ٢٠١٢م.
  - المطَهّري، مرتضي.
  - ٢٩ فلسفة الأخلاق، ط٢، مؤسّسة أمّ القرى للتحقيق، لبنان، ٢٠٠٩م.
    - المليجيّ، يعقوب.
- ٣٠- الأخلاق في الإسلام مع المقارنة بالدِّيانات السَّماويَّة والأخلاق الوضعيَّة، مؤسَّسة الثقافة الجامعيَّة، الإسكندريَّة، ١٩٨٥م.
  - الهاشميّ، عبد الله.
- ٣١ الأخلاق والآداب الإسلاميّة، دار الأمين للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ٢٠٠٦م.