

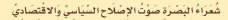


## ملخّصُ البحث

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على خير داعيةٍ، رسول الهداية والمودّة والرَّحة، محمّدﷺ، وعلى آله الغرر الميامين المطهَّرين.

ربعد:

لا يخفى على المتتبّع لبيئة البصرة ما انهازت به من دراسات متنوّعة شملت العلوم كافّة، ومن بين هذه العلوم الأدب؛ إذ عُرفت البصرة بحركة أدبيّة متطوّرة عبر العصور الأدبيّة كافّة، وقد وقف شعراء البصرة عند الكثير من القضايا الاجتهاعيّة، والسّياسيّة، والاقتصاديّة لغرض النقد، والتنبيه، والمعالجة. فقد كان الشّعراء صوت الشّعب في بيئة البصرة، فنقلوا للقارئ الكثير من الصّور التي وجدت في المجتمع البصريّ قديها وحديثاً، وقد ظهرت العديد من الدِّراسات التي عُنيت بالحركة الأدبيّة في البصرة. وقد جاء بحثنا هذا ليسلِّط الضّوء على حركة الإصلاح السِّياسيّ والاقتصاديّ التي عبَّر عنها شعراء البصرة في العصر الأمويّ، وقد سار البحث على وفق خطّة معيَّنة، فقد جاء على تمهيدٍ وضَّحنا فيه مصطلح الإصلاح، ولا سيَّا السِّياسيّ والاقتصاديّ. بعد ذلك قسَّمنا البحث على مبحثين، تناولنا في الأوّل: الإصلاح السِّياسيّ، ودرسنا في المبحث الثاني على مبحثين، تناولنا في الأوّل: الإصلاح السياسيّ، ودرسنا في المبحث الثاني



#### **Abstract**

Basra has been well-known, throughout history, for its various movements and activities. The literary movement has been one of the most outstanding among other movements. Poets of Basra tackled social, political, economic, and other aspects. They have been the voice of the people. For this purpose, they conveyed to the reader, in the past and in present, images representing Basra milieu. The present research paper sheds light on the movement of political and economic reforms in the city during the Umayyad period. The paper is divided into an introduction where the term 'reform' is explained especially in its political and economic aspects. Then these two aspects are studied in detail followed by a conclusion.



## التّمهيد

الإصلاح اسم من الفعل (صلح)، نقول: صَلَح، يَصْلَحُ، ويَصْلُح، صَلاحاً، وصُلُوحاً، والصَّلاح: ضدّ الفساد(۱). فالإصلاح هو التغيير، والتقويم، والتحسين.

وممّا تقدّم، فإنّ الإصلاح يعني: حركة تغيير في مجالٍ ما، كأن يكون سياسيّاً، أو اقتصاديّاً، أو اجتهاعيّاً، يرمي إلى تغيير حالةٍ ما، وإحداث تغيير نوعيّ فيها، وهذا التغيير يكون لصالح المجتمع. وفي بحثنا هذا قصدنا بصوت الإصلاح، كون الشّاعر في العصور الأدبيّة كلّها كان يمثّل صوت الشّعب، وكان ينقل الظواهر الإيجابيّة والسّلبيّة التي كانت في المجتمع، وبها أنّ الإصلاح ظاهرة اجتهاعيّة كونها تنتج من المجتمع بهدف تغيير حالة ما، لذا كان شعراء البصرة صوت الإصلاح السّياسيّ والاقتصاديّ في العصر الأمويّ.

أمّا قولنا: الإصلاح السّياسيّ، فنقصد به أصوات الشّعراء التي ارتفعت بهدف إحداث تغيير يخصّ الجانب السّياسيّ في الدولة، كأن يكون تغيير حاكم، أو والٍ، أو قانون سياسيّ، وغير ذلك.

أمّا الإصلاح الاقتصاديّ، فنقصد به: الدعوة إلى تغيير حالة اقتصاديّة في المجتمع، كأن ترتفع الأصوات لغرض رفع المستوى المعيشيّ لفئة معيّنة من

#### شُعَرَاءُ الْبَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتصَادِيِّ



المجتمع تعاني من الفقر وغيره.

يبقى أنْ نقول: إنّ الإصلاحين السِّياسيّ والاقتصاديّ يختلفان من عصرٍ إلى آخر، بحسب أحوال التطوّر والتجديد التي تشهدها العصور المختلفة.

وفي ضوء دراستنا لشعر البصريّين، توضَّحت لنا ثلاثة خطوط، سار فيها الشّعر في البصرة، وهذه الخطوط رسمتْ تفاعلات الحياة بها فيها من تراثٍ وقيم؛ إذ ثمّة تفاعل بها كان، وبها هو كائن، وبها سيكون، وهذه الخطوط هي، الأوّل: تاريخيّ يقف عند تمثيل الشّعراء لماضي أمّتهم، والثاني: عصريّ يحدِّد الحياة الواعية المتمثّلة في آثار الآخذين بها مباشرة، والثالث: بين هذه النزعات التي ترمي إلى التحرّر من قيود بعينها؛ في سبيل إيجاد حياة أكثر مثاليّة، وأقدر على توفير السّعادة (٢). ومن بين هذه الخطوط يظهر لنا تيّار الإصلاح الذي جاء به شعراء البصرة، محاولين إصلاح ما وُجِدَ من خَللٍ سياسيٍّ أو اقتصاديًّ، عن طريق شعرهم الذي قيل بين أيدي الخلفاء والولاة؛ كونهم جعلوا أنفسهم سفراء عن قومهم في نقل الحالة، وهذا ما سنتعرّف عليه في بحثنا هذا.



## المبحثُ الأوّلُ: الإصلاحُ السِّياسيُّ

مثّل الشِّعر في بيئة البصرة ميداناً واسعاً لدراسة مظاهر مختلفة لحياة مجتمع البصرة، فقدْ كان مرآةً صادقةً معبِّرةً عن نشاطاتٍ وفعَّاليَّاتٍ إنسانيَّةٍ وعواملَ شتّى، ظهرت في بناء المجتمع البصريّ الفكريّ والعقائديّ، وفي علاقاته الاجتماعيّة، وما يحكمها من عاداتٍ وتقاليدَ وأصول تقوم عليها، فضلاً عن علاقاتها الاقتصاديّة وما ينشأ عنها من أنهاط معيشيّة بتأثيراتِ البيئة وطبيعتها الجغرافيّة والنظام الاقتصاديّ الذي تقوم عليه، والنظام السِّياسيّ الذي يسيطر عليها، متمثَّلاً بالدولة الأمويّة، وما تبعها من صراع سياسيّ امتدّ من نهاية حكم عثان إلى نهاية العصر الأمويّ. فكان العصر الأمويّ حافلاً بالصّر اعات السّياسيّة المختلفة، ويرافق هذه الصِّم اعات ظاهرة أخرى وُجدت في العصم الأمويّ، والا سيًّا في مجتمع البصرة، تمثَّلت بظاهرة التّرف والبذخ التي عُرف بها الأمويّون، إلا أنَّه على الرَّغم من ذلك، كان المجتمع يشكو سوء الأوضاع الاقتصاديَّة، فضلاً عن سوء الأوضاع السِّياسيَّة، ففساد بعض الحكَّام والولاة والسَّعاة، وقبو لهم الرِّ شاوى، وفرضهم الضِّر ائب، واستبدادهم بالأموال وحرمان الآخرين منها، كان دافعاً للشّعراء للنهوض بمهمّاتهم جاعلين الشّعر مرآةً ناطقةً ومعبّرةً عن الوضع السِّياسيّ، والاقتصاديّ، اللّذين أخذا أشكالاً عديدةً ولبوساً متنوِّعةً،

#### شُعَرَاءُ البَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتصَادِيُّ



فأطلقوا أصواتهم للتعبير عن تلك الأوضاع، ثائرين مطالبين بالإصلاح، محاولين رفع الظلم عمَّن ظُلمَ، والتخفيف عَمَّن أحسَّ بالعوز والحاجة. ومن بين هؤ لاء الشّعراء (شعراء البصرة)، فقد كان للشّعراء البصريّين دورٌ كبرٌّ ومشهودٌ له في الدِّفاع عن شرفِ قومهم، والمنافحة عن حقوقهم، والتحدّث بلسانهم في مختلف المناسبات والقضايا التي تهمّهم. ومن بين ما ارتفعتْ به أصوات الشّعراء الدعوة إلى الإصلاح السِّياسيّ كردّة فعلِ منهم أمام سياسة بعض الولاة والحكّام في البصرة الذين اتبعوا نهج الإثراء عن طريق السّرقة وحيازة الأموال العامّة، من ذلك أبيات قالها الشّاعر أبو الأسود الدؤليّ لحارثة بن بدر الغدانيّ، الذي عُيِّنَ أمراً على سُرَّ ق إحدى مناطق الأهواز، قائلاً: (من الطويل)

أحارِ بنَ بدرِ قدْ وُليتَ ولايةً فكنْ جُرَداً فيها تَخونُ وتسرقُ فلا تحقرَنْ يا حار شيئًا تُصيبُهُ فَحَظُّكَ مِنْ مُلكِ العراقَيْن سُرَّقُ فإنَّ جميعَ النَّاسِ إمَّا مكذِّبٌ يقولُ بها يهوى وإمَّا مُصدِّقُ يقولونَ أقوالاً بظنِّ وشُبهةٍ فإنْ قيلَ هاتُوا حقِّقوا لم يحقِّقوا و لا تَعجزَنْ فالعجزُ أخبثُ مركب فها كلُّ مدفوع إلى الرِّزقِ يُرزَقُ

وبَارِزْ تمياً بالغِني إنَّ للغِني لساناً به المرءُ الهيوبةُ ينطقُ (٣)

والملاحظ أنّ الشاعر استعمل أسلوب السّخرية لنقد حالة السّرقة التي عُرف بها عددٌ من الولاة والأمراء، وغرضه في ذلك رفع صوته للمتلقَّى لغرض الإصلاح والتنبيه، ولا سيّم أنّ الشاعر بدأ قصيدته بأسلوب النّداء بالهمزة (أحارِ بن بدرٍ...)، الذي خرج إلى معنى التنبيه والتحذير للمخاطب.

ونراه في أبياتٍ أخرى يوجِّهُ نقده إلى والى البصرة الحارث بن عبد الله القبَّاع،



الذي لا همَّ لهُ سوى التمتّع بملاذ الحياة، وترك أمور الرعيّة، فضلاً عن شخصيّته التي تميّزت بعدم قدرتها على إحكام الأمور وتدبيرها، وإعطاء الرّأي والثبات فيه، ما أدّى إلى ضياع حقوق الرعيّة؛ بسبب ضعف شخصيّة الوالي أو العامل، فرفع هذه الأبيات إلى عبد الله بن الزّبير لغرض الإصلاح قائلاً: (من الوافر)

أميرَ المؤمنينَ جُزيتَ خيراً أرحْنا مِنْ قُباع بني المُغيره بَلُونَاهُ ولمُنَاهُ فأعْيَا علينا مَا يُمِرُّ لنَا مَريرَه على أنَّ الفتى نَكحٌ أكُولٌ ومِسهابٌ مَذاهِبُهُ كثيرَه (١)

أمّا الفرزدق، فقدْ كان صوت قومه، فقدْ «اعتدَّ نفسه سيّد تميم، والمدافع عنها والناطق باسمها»(٥) قائلاً في ذلك: (من الطويل)

أنا ابنُ تميم والمحامي الذي بِهِ تُحامى إذا عُرْبٌ تفرَّى أديمُها(٢) وممّا قاله في دعوةِ للإصلاح، وجّهها إلى الوليد بن عبد الملك ينتقد فيها عمّاله، وجورهم على الرّعيّة، قائلاً: (من الوافر)

وكنتَ جعلتَ للعمّالِ عهدًا وفيه العاصماتُ مِنَ الفُجورِ بعدلِ يديكَ أدواءَ الصُّدورِ يُكلِّفُنا الدَّراهم في البُـدور كرافع راحتَيْــهِ إلى العُبــور وصدَّ عن الشُّويهةِ والبَعيرِ أخذنا بالرِّب سَرَق الحَرير مِنَ الإرباءِ مِـنْ دون الظّهور

رَجاكَ المشرقانِ لكلِّ عَانِ وَأَرملةٍ وأصحاب الثُّعْـورِ أميرَ المؤمنينَ وأنتَ تَشفى فكيفَ بعاملِ يسعى علينا وأنَّى بالـدَّراهـم وهي منّا إذا سُقنا الفرائضَ لم يُـردُها إذا وَضعَ السِّياطَ لنا نهاراً فأُدخِلْنا جهنَّمَ ما أخذْنَا

#### شُعَرَاءُ الْبَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتصَادِيِّ

إذًا لأَجِابَهُ نَ لسانُ داع لِدِينِ الله مِغضابٌ نَصورِ (٧)

فَلَوْ سَمِعَ الخليفةُ صَوتَ داع يُنادي اللهَ هـلْ لِي مِـنْ مُجيرٍ؟ وأصواتُ النِّساءِ مُقرَّناتٌ وصبيانٌ لهُـنَّ على الحُجور

ويُعدُّ الرّاعي النميريّ من أبرز الشُّعراء الذين دعوا إلى الإصلاح السِّياسيّ ضدّ الظلم والفساد الناتج عن قسوة السّعاة والعيّال، الذين أرهقوا قومه، وأفقروهم بفرضهم الضرائب الباهظة، ومعاملتهم القاسية؛ إذْ عمدوا في أحيان كثيرة إلى الضّرب والإذلال، فلم يكن الشّاعر «بائساً ولا محروماً؛ ولكنّه كان يشعر بها يشعر به قومه ويحسّ بها يحسُّون...»(^)، ولعلَّ قصيدته التي بعث بها إلى عبد الملك بن مروان (ت٨٦هـ) تعبِّرُ عن مدى المرّ والألم اللَّذين أحسَّ بهما الشَّاعر؛ نتيجة ما لحق بقومه من السُّعاة الذين لم يمتثلوا لأوامر الحاكم، فالشَّاعر «ندب نفسه محامياً عن قومه ناقداً عمّال الخليفة»(٩)، ويقول فيها: (من الكامل)

أمْسَى سَوَامُهُمُ عِزينَ فُلُولًا قَوْمٌ أَصَابُوا ظالمينَ قَتيلًا في كُلِّ مَنْزِلَةٍ يَـدَعْنَ رَعِيلًا إلاَّ مُمُوضاً وَهْمةً وَدَوِيلًا وَتُناالرِّعَاءُ شَكِيرَ هاالمَنْحُولَا سُوءُ المَحَابِسِ تَحَتَّهُنَّ فَصِيلًا(١٠)

أَبْلِغْ أَمِيرَ المؤمنينَ رِسالَةً شَكْوَى إلَيْكَ مُظِلَّةً وَعَويلًا مِنْ نازِح كَثُرُتْ إِلَيْكَ هُمُومُهُ لَوْ يَسْتِطيعُ إِلَى اللِّقاءِ سَبِيْلًا طَالَ التَقَلُّبُ وَالزَّمَانُ وَرَابَهُ كَسَلٌ، وَيَكْرَهُ أَنْ يَكُونَ كَسُولًا أُوَلِيَّ أُمـرِ اللهِ إِنَّ عَشِيرَتِي قَطَعُوا اليهامةَ يَطردُونَ كَأُنَّهُمْ يَحُدونَ حُدْباً مائِلاً أَشْرَ افُها شَهْرَيْ رَبيع مَا تَذُوقُ لُبونُهُمْ حَتَّى إذا جُمْعَتْ تُخْيِّرَ طِرْ قُها وأتُّوا نساءَهُمُ بنيبٍ لم يدعْ



ويُلاحظ أنَّ الأبيات تشير إلى عمق إيهان الشاعر، والتزامه القبلي تجاه أمور قومه؛ فبعد أن عَبَّرَ عن همومه الذاتيّة المتمثِّلة بتقدّم العمر ومشكلاته، انتقل إلى بيان الحالة التي لحقت بقومِهِ عن طريق مخاطبة الممدوح، مُبيِّناً لهُ ما أصاب قومه من تفرّق في البلاد، وسوء أحوالهم الاقتصاديّة؛ نتيجة جور السّعاة وسيطرتهم على زمام الأمور، ثمّ يخاطب الشّاعر الخليفة خطاباً مباشراً، وهو يلتمس منه أن يرفع عن قومه ما أصابهم بسبب ظلم السّعاة الذين طغوا وأساءوا معاملة الرعيّة، حتّى أنّهم اعتدوا على شيخ القبيلة؛ لعدم امتثاله أوامرهم: (من الكامل)

فَادْفَعْ مَظالِمَ عَيَّلَتْ أَبْناءَنا عَنَّا وَأَنْقِذْ شِلْوَنَا الْمَأْكُولَا إِنَّ السُّعاةَ عَصَوْكَ حين بَعَنْتَهُمْ وأَتَوْا دواهيَ لو عَلِمْتَ وغولًا إِنَّ الَّذِينَ أمرتهُم أَنْ يَعدِلُوا لَم يفعلُوا ممَّا أَمَرْتَ فَتِيلًا أَخَذُواالمخاضَ مِنَ الفَصيل غُلُبَّةً ظُلمًا ويكتبُ للأمير أفيلًا أَخَذُوا العَريفَ فَقَطَّعُوا حيزُومَهُ بِالأَصْبَحِيَّةِ قائِماً مَغْلُولَا(١١)

يتّضح من الأبيات أنّ الشّاعر اتّخذَ دور السّفير عن قومه وقبيلته لدى الخليفة، مستنجداً ومستغيثاً به؛ لينقذ قومه من عمّال الصّدقات والشُّعاة الذين أنز لوا مم أشدَّ أصناف التعذيب والتنكيل؛ لكي يؤدُّوا ما فرضوهُ عليهم من الضّرائب التي كانت سبباً في حرمانهم وعوزهم وفقرهم، فكانت قصيدته «تقريراً سياسيّاً في مدّة متقدّمة من التاريخ، ولكونها تعكس جانباً من الواقع السِّياسيّ الظالم ١(١١).

وللشَّاعر قصيدة أخرى قال عنها: «مَن لم يرو لي من أو لادي هذه القصيدة... فقدْ عقنَّى »(۱۳)، قال فيها: (من البسيط)

إِنِّي وإِيَّاكَ وَالشَّكْوَى التي قَصَرَتْ خَطوي وَنَأَيُّكِ وَالوَجْدُ الذي أَجدُ

#### شُعَرَاءُ البَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتصَادِيُّ



بالعَدْل فِيْنَا فَيَا أَنْقَو اوما قَصَدُوا حَتِّي نُضاعفَ أضْعَافاً لها عَدَدُ وَفْق العيال فكمْ يُتْرَكُ لَهُ سَبَدُ عَلَىَ التَّلاتِل من أَمْوالهِمْ عُقَدَ فَإِنْ رَفَعْتَ بِهِمْ رأساً نَعَشْتَهُم وَإِنْ لَقُوا مثلَها في قابلُ فَسَدُوا(١٤)

أَزْرَى بِأَمُوالنا قَوْمٌ أَمَرْتَهُمُ نُعْطِي الزَّكاةَ فَهَا يَرْضِي خَطَيْبُهُمُ أمّا الفَقيرُ الذي كانَتْ حَلُوْبَتُهُ وَاخْتلَّ ذُوُالمَالُ وَالْمُثْرُ وِنَ قَدْبَقِيَتْ

ونلحظُ في القصيدة إحساساً عاليّاً بالظلم والألم اللّذَيْن لحقا بالشاعر وقومه من عُمَّال الصَّدقات، إبتدأها بمدح عبد الملك بن مروان، وتطرِّق بعدها إلى إظهار حالة الظلم التي شعر مها تجاه قومه، الناتجة عن ظلم السُّعاة الذين ضاعفوا الزّكاة؛ ليُثروا على حساب الرّعيّة، حتّى وصل أمر فقرائهم إلى احتياج أغنيائهم؛ لذا عبَّرَ الشَّاعر عن ذلك بطريقة الاسترحام والاستعطاف، لطلب مساعدة الخليفة، فإنْ لم يُنصفهم فالهلاكُ مصيرهم، وإنْ أنصفهم فقدْ أحياهم. ونجدُ صورةً أخرى من الإصلاح السّياسيّ نادي بها شعراء البصرة تمثّلت بسياسة العصبيّة القبليّة؛ إذ اعتمدت السِّياسة الأمويّة في إقامة حكمها على إثارة العصبيّة والنعرات القبليّة؛ لكي تشغل بها القبائل العربيّة وتبعدها عن معارضة الحكم الأمويِّ (١٥٠). ما أدّى إلى زرع روح الفرقة بين القبائل، وفقدان الوحدة العصبيّة والسّياسة التي تمثّل قوّة القبائل، فكانت بدلاً عنها نزعة المصلحة والمنفعة والفرقة التي زرعها بعض الحكّام والولاة، ما دفع بالشّعراء إلى استغلال الوضع، فقد «استطاعوا أن يستغلُّوا هذه القبليّة وما تنطوي عليه من عصبيّات في شعرهم، ليكونوا الألسنة الناطقة لقبائلهم المعبِّرة عن حياتها»(١١٦)، فنجد من الشَّعراء مَن قام بدور السَّفير عن قبيلته، أو عن بعض القبائل التي تكلُّم بلسانها؛



لبيان ما لحقها من أذى بسبب العصبيّة القبليّة، ونظير ذلك قول جرير: (من الوافر)

فَقَدْ أَمْسُوا وَأَكْثُرُهُم كُلُولُ وَمَنْ أَمْسَى وليْسَ به حَويلُ وَلا صَعْتُ لَهُنَّ وَلا ذلولُ

ألاً هل للخليفة في نزار وَتَدْعُوكَ الأراملُ وَاليَتاميَ وتَشْكُو المَاشياتُ إليْكَ جَهدا وَأَكثُرُ زَادِهِنَّ وَهُنَّ سُفْعٌ حُطامُ الْجِلْدِ والعَصَبُ المليلُ وَيدعُوكَ المُكلَّفُ بَعْدَ جَهْدٍ وَعانِ قَدْ أَضرَّ به الكُبُولُ وَمَا زَالَتْ مُعَلَّقةً بَثدى بذي الدِّيهاس أَوْ رَجُلٌ قَتيلُ فرَجْتَ الهمَّ والحَلقاتِ عَنْهُمْ فَأَحْيَا النَّاسُ والبَلدُ المُحُولُ إذا ابْتُدِرَ المكارِمُ كانَ فيكُمْ رَبيعُ النَّاس والحَسبُ الأثيلُ(١٧)

إذ يستنجد الشَّاعرُ في هذه الأبيات بالحاكم عَبر مدحه لرفع ما وقع من ظلم وحيف على القبائل النزاريّة؛ بسبب سياسة بعض الخلفاء والولاة، ولاسيّما الحجّاج، واصفاً الخليفة بالرَّبيع الذي يُعيد الحياة والهناء إلى الأرض الجدبة الفقيرة! ونراه في قصيدةٍ أخرى يحاول التقرّب من الخليفة عبد العزيز بن مروان، من خلال مدحه، ومن ثمّ يقرِّب بين قيس وبين تميم والحكومة؛ إذ إنَّ الشَّاعر كان في عصبيَّته «تميميّاً قسبيّاً» (١٨)، قال: (من الطويل)

فإنَّ تمياً فاعلمَنَّ أخُـوكُمُ ومَنْ خيرُ مَنْ أبليتَ عافيةً شُكرَا إذا شِئتُمُ هِجتُمْ مياً فهِجتُم ليوثَ الوغي يهصرنَ أعداءَكمْ هَصْرَا نَقُودُ الجيادَ المقرباتِ على الوَجَى الأعدائكمْ حتَّى أبرْناهُمُ قَسْرَا(١٩) فالشَّاعر اتخذ موقفه هذا؛ للخلاص من الظلم الذي لحق هذه القبائل بسبب

#### شُعَرَاءُ البَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتصَادِيُّ



العصبيَّة، ولا سيّما أنَّ بني أميّة قرّبوا القبائل اليمنيّة، وآثر وهم بالعطاء والمساندة. أمًّا الفرزدق التميميّ، فمِن مواقفه حيال هذه العصبيّة، التي أدّت إلى لحاق الأذي بقبائل كثيرة، مو قفه من قبائل مضر في العراق والشَّام، مناصراً لها، واقفاً ضدّ خالد القَسْريّ اليمنيّ الذي انتهك حرمة هذه القبائل وسلبها حقوقها، ما دفع بالشَّاعر إلى الوقوف بجانبها، مستنجداً ب مشام بن عبد الملك لإنقاذ قبائل مضر، مترجماً له هذا الظلم بأبياتِ منها: (من الطويل)

فإنْ نبك لانبكِ المُصيباتِ إِذْ أَتى با الدّهرُ والأيّامُ جَمَّ خِصَامُها ولكنّناً نبْكى تنهُّكَ خالدٍ محارمَ منّا لا يحلَّ حرامُها ولكنَّ قساً، لا يُلذلُّ شآمها فمَنْ مُبلغٌ بالشَّام قيساً وخِندِفا الصَّام على عُلم على عُلم على الشَّام قيساً وخِندِفا الله المائية ومُظلمةً يَغْشَى الوُجُوهَ ظلام هُا (٢٠)

بكتْ عينُ محزُ ون فطالَ انسجامُهَا وَطالتْ ليالى حادِثٍ لا ينامُها أرى مُضرَ المِصرين قدْذلّ نَصرهُا أحاديثَ منّا نشتكيها إليهمُ

فقدْ قام الشَّاعرُ بدور السَّفر؛ لِيُبَيِّنَ للخليفة سياسة خالد القسريّ التعصبيّة حيال قبائل مضر، التي ذلَّت، وباتت العيون تبكيها بكاءً مستمرّاً، بعدما انْتُهَكَتْ حرمتُها، وحُرمَتْ حقوقها.

وهكذا نجد أنَّ الشِّعر كان الصّورة الناطقة والمعرِّرة عن سوء معاملة بعض العيَّال والسُّعاة، وظلمهم للرّعيَّة؛ لذا نهض الشّعراء للتعبير عن هذه الطبقات، محاولين الإصلاح عن طريق استرداد أموال النّاس من أيدى المستغلّين، مؤدّين مهمّةً إنسانيّةً وقياديّةً في الوقت نفسه، ومتعاملين مع الحياة في إطار التفاعل والامتزاج بقضاياها المهمّة.



## المبحثُ الثاني: الإصلاحُ الاقتصاديُّ

ارتفعتْ أصوات شعراء البصرة للتعبير عن الإصلاح الاقتصاديّ النّاجم عن دوافع وأسباب متعدِّدة. فنجد من الشُّعراء الذين مَثَّلُوا قومهم لدى الخلفاء والولاة محاولةً منهم لإنقاذهم ممَّا هُمْ فيه من فقر وجوع، عَبْرَ تصويرهم حالة فقرهم، الشَّاعر الفرزدق الذي مدح الوليد بن عبد الملك (ت١٢٦ه) بقوله: (من الطويل)

فكم مِنْ مُنادٍ، وَالشَّريفان دُونَهُ

إلى الله تُشْكى والوَلِيدِ مَفَاقِرُهُ

فَقالوا: أغثِنا إنْ بَلغتَ بدَعْـوَةٍ

لنَا عِنْدَ خَيْرِ النَّاس، إنَّكَ زَائِرُهُ

فقلْتُ لَهُم: إنْ يُبلغ اللهُ ناقتي

وإيَّايَ أُنْبِي بالَّذي أنا خابرُهْ

أُغِثْ مُضراً! إنَّ السِّنِينَ تَتَابَعَتْ

عَلَيْها بِحَزٍّ يَكْسِرُ الْعَظْمَ جازِرُهُ

وَهُمْ حَيْثُ حَلَّ الْجُوعُ بَيْنَ تِهَامَةٍ

وَخيَرْرَ وَالوادِي النَّذي الجوعُ حاضرُهُ

#### شُعَرَاءُ البَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتَصَادِيّ



بِوادٍ بهِ ماءُ الكُلابِ وَبَطنُهُ

بِهِ الْعَلَمُ البَّاكِي منَ الجُوعِ ساجرُهُ

وَهَمَّتْ بِتَذبِيحِ الكِلابِ مِنَ الذِي

بِهِا أَسَدٌ إِذْ أَمْسَكَ الْعَيْدَ مَاطِرُهُ

أغِثْنِي بِكُنْهِي في نِـزار وَمُقْيلِي

فَإِنَّي كَرِيمُ المشْرِقَين وَشَاعِرُهُ

وَإِنَّك راعي الله في الأرْضِ تَنتَهي

إليْكَ نَواصِي كُلِّ أَمْرِ وَآخِرُهُ (٢١)

فالشّاعرُ لسان قومِهِ لدى الخليفة، واصفاً ما حَلَّ بهم من جوعٍ وفقرٍ ؟ بسبب الجدب والقحط اللَّذين أصاباهم، راسماً صورة فقرهم وحاجتهم بطريقة الوصف التقريريّ للحالة، وعَبر ألفاظ تبعث في النفس الأسى والألم والحزن، وغرضه من ذلك الوصول إلى غاية في بيان حالهم أوّلاً، وإثارة استرحام الممدوح وتعاطفه ثانياً، وتحريك الهمّة لتحقيق طلب الإغاثة ثالثاً.

ونجد للشّاعر أبيات أُخَر يحتجّ فيها على سياسة معاوية حين حرم الحُتات المجاشعيّ كامل عطائه، فجاء بأبيات انهازت بالقوّة، والاحتجاج العنيف لما وقع على الحتات من ظلم، قائلاً: (من الطويل)

أَتَأْكُلُ مِيرَاثَ الْحُتَاتِ ظُلَامَةً وميراثُ حَربٍ جَامِدٌ لِكَ ذَائبُهُ فَلَوْ كَانَ هَذَا الدِّينُ فِي جَاهِليَّةٍ عرفتَ مَن المولى القليلُ حلايبُهُ فَلَوْ كَانَ هَذَا الدِّينُ فِي جَاهِليَّةٍ عرفتَ مَن المولى القليلُ حلايبُهُ ولو كَانَ هذَا الأَمرُ فِي غيرِ مُلْكِكُمْ لَأَبَدَيْتُهُ، أو غَصَّ بالماءِ شارِبُهُ (٢٢)

فالشَّاعر مَثَّلَ مجتمع البصرة في مطالبتهم بالإصلاح الاقتصاديّ، والعدل



الاقتصاديّ والإنصاف، وحسن تدبير الأمور الماليّة التي تخصّ الرعيّة، ولهذا نجده يثور على يزيد بن عبد الملك حين ولّي عمر بن هبرة على البصرة، قائلاً في ذلك: (من الوافر)

شفيقٌ لستَ بالوالي الحريصِ أميرَ المؤمنينَ وأنتَ والِ أأطعَمْتَ العراقَ ورافديْهِ فَراريّاً أَحَلَّا يدَ القميص (٣٣)

ويستمرُّ الشَّاعر الفرزدق بأداء مهمَّته أمام مجتمعه، محاولاً إصلاح الوضع الاقتصاديّ لدى البعض منهم، عن طريق قصائد المديح التي يوجِّهُها إلى الخلفاء والولاة، التي ينقل عَرها الحالة التي يريد التعبير عنها، من ذلك قوله في مدح سليان بن عبد الملك: (من الطويل)

ألستَ تَرى مِنْ حولِ بيتِكَ عائذاً بقَدْركَ قدْ أعيا عليها احتيالها فكيفَ تُريدُ الخفضَ بعدَ الذي ترى نِسَاءٌ بنجيدٍ عُيّلٌ ورجالهُا وسوداءَ في أهدام كَلِّينَ أقبلَتْ إلينا بِهِمْ تَمشي وعَنَّا سُؤالهُا لَتُرْعَدُ قد كادَتْ يُقِصُّ هُ زالهًا على عاتِقَيْها اثنانِ منهم، وإنَّها تَعَلَّقَ بِالأَهدَامِ، والشَّـرُّ حَالْها ومِنْ خَلفِها ثِنتــانِ كِلتــاهُما لَهَا شُعَيثاء، لم يَتْمِمْ لِحَوْلٍ فِصالْهَا وفي حَجْرِها نَحزومةٌ مِنْ ورائِها فَخَرَّتْ، وألقتْهُمْ إلينا كأنَّها نَعامةُ مَحْل، جَانبتُها رِئالُهَا إلى حُجْرَةٍ كم مِنْ خِباءٍ وَقُبَّةٍ إليها، وهُلَّاكٍ كثيرٌ عِيالُهَا (١٤) قام الشَّاعر بنقل الحالة إلى الممدوح بصورة مباشرة، وتصوير حيّ للحالة، عن طريق وصف أزياء النِّساء، وأشخاصهنِّ المتهالكة، مع وصفِ عامّ لحالة

البؤس والفقر، عن طريق حوار على لسان زوجته النّوار.

#### 



ونجده في قصيدة أخرى يخاطب مها عمر بن عبد العزيز، قائلاً:

عامٌ أَتَى قَبلَهُ عامانِ مَا تَركا مالاً ولا بَلَّ عوداً فيها مَطَرُ (٢٥)

وسَاقَنا مِنْ قَسًا يُزجى ركائبَنَا إليكَ مُنتجعُ الحاجاتِ والقَدَرُ وجائحاتٌ ثلاثٌ ما تركْنَ لنا مالاً بهِ بعدَهُنَّ الغيثُ يُنتَظَـرُ ثِنتَانِ لمْ يتركا لَحْماً وحاطمة الله العَظْم بحمراء حتَّى اجتيحتِ الغُرَرُ فقلتُ: كيفَ بأهلى حينَ عَضَّ بهمْ عامٌ لهُ كلُّ مالٍ مُعنِقٌ جَـزَرُ؟

ونجد الشَّاعر جرير في قصيدة مدح فيها الحجَّاج ينقل له في نهايتها صورة عن حالة الفقر والجوع التي تعرّض لها النّاس طالباً إصلاح الحالة، قائلاً:

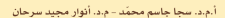
ومَعتبَةَ العيالِ وهُمْ سِغابٌ على دَرِّ الْمُجالِحةِ الرَّفودِ زماناً يترُكُ الفتياتِ سُودًا وقدْ كانَ المَحَاجِرُ غَيرَ سُودِ (٢٦)

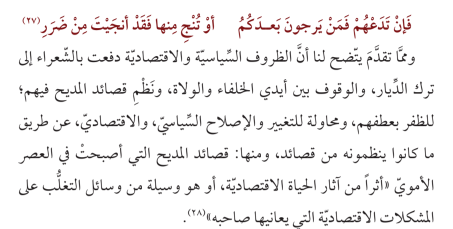
ألا نشكو إليكَ زمانَ مَعْل وشُربَ الماءِ في زمنِ الجليدِ

وفي قصيدةٍ أخرى يخاطب بها عمر بن عبد العزيز، يمزج فيها بين المدح وطلب الاستغاثة لتغيير الوضع الاقتصاديّ لقومه، قائلاً:

أَأَذْكُرُ الْجَهْدَ والبلوى التي نَزَلَتْ أَم قَدْ كَفَانِ الذي بُلِّغْتَ مِنْ خَبري ما زِلْتُ بَعدَكَ في دارِ تعَرَقُني قدْعَيَّ بالحَيِّ إصْعادي ومُنحدري لا يَنفعُ الحاضرُ المَجهودُ باديَهُ ولا يَعــودُ لنا بـادٍ على حَضَرِ كُمْ بالمَواسِم مِنْ شَعشاءَ أرملَةٍ ومِنْ يَتيم ضَعيفِ الصّوتِ والبَصرِ خبلاً مِنَ الجِنِّ أو خَبلاً مِنَ النَّشرِ كالفَرْخ في العُشِّ لم يَدرُجْ ولم يَطِرِ يَرجوكَ مثلَ رجاءِ الغيثِ تَجْرُهُمُ بُورِكْتَ جابرَ عَظْم هِيضَ مُنكسِرِ

يَدعوكَ دعوةَ ملهــوفٍ كأنَّ بِهِ مَِّنْ يَعُدُّكَ تَكفى فَقْدَ والدِهِ







#### الخاتمة

وبعد هذه الرِّحلة بين سطور دواوين شعراء البصرة، توصَّلنا إلى الآتي: ١ - كان سوء الأوضاع السِّياسيَّة والاقتصاديّة في البصرة في العصر الأمويّ، سبباً لظهور الإصلاح السِّياسيّ، والاقتصاديّ.

7- قصدنا بالإصلاح السِّياسيّ: محاولة تصحيح الخلل السِّياسيّ الحاصل بسبب سياسة بعض الخلفاء والولاة وعيّال الصّدقات والسُّعاة، أمّا الإصلاح الاقتصاديّ، فقصدنا به إصلاح الوضع الاقتصاديّ لدى فئات معيّنة في مجتمع البصرة؛ بسبب الظلم الذي لحق بهم من سياسة الدّولة، أو بسبب الظروف المناخيّة، والعوامل الطبيعيّة التي أدّت إلى حدوث مجاعة عند بعض القبائل.

٣- استطاع شعراء البصرة القيام بمهمّة الإصلاح، والمطالبة به على أكمل وجه، عن طريق وقوفهم بين أيدي الخلفاء والولاة؛ للمطالبة بحقوقهم، والإصلاح والتغيير، والضرب على أيدي الفاسدين، فضلاً عن دورهم في تنبيه المخاطب، على كلّ ما وُجد من حالات الظلم السِّياسيِّ والاقتصاديّ، والدّفع به إلى طريق الإصلاح، ورفع الظلم عن المظلومين.

٤- كان من أهم الشّعراء الذين تحمّلوا مهمّة الإصلاح، وقاموا بدور السّفراء لدى الخلفاء؛ لتحقيق غاياتهم في الإصلاح هم: الفرزدق، وجرير، والرّاعي النّميريّ.



# الهوامش

١ - ينظر: لسان العرب مادّة (صلح).

٢- ينظر: الحياة الأدبيّة في البصرة: ص ٢٦٥-٢٩٠.

٣- ديوان أبي الأسو د الدَّوْلي: ص١١٨ -١١٩.

٤- المصدر السّابق: ص١٠٨- ١٠٩، يمرّ: يفتل، المريرة: الحبل الطويل الدّقيق وقيل العزيمة، إمرار الحبل: إحكام فتله.

٥ - الحياة الأدبيّة في البصرة: ص٢٨٤.

٦ - دبوان الفرزدق: ٢/ ٨٢٠.

٧- المصدر السّابق: ١/ ٥١- ٣٥٣.

٨- الرّاعي النّميريّ عصره-حياته- شعره: ص١٦٨.

٩ - الحياة الأدبيّة في البصرة: ص٢٨٣.

١٠- شعر الرّاعي النّميريّ: ص٥٥-٦١. الظلمة: الصّحّة، شلو الإنسان: جسده بعد بلاه، الغول: الدَّاهية، وكلُّ ما أهلك الإنسان فهو غول، الأفيل، من أولاد الإبل ما أتى عليه سبعة أشهر، عريف القوم: سيّدهم، الحيزوم: الصّدر وقيل: ما استدار بالظهر والبطن، الأصبحيّة: السِّياط من القدّ، نُسبت إلى أصبح الحميريّ.

١١- شعر الرّاعي النمريّ: ص٥٥.

١٢ - القصّة والحكاية في الشِّعر العربيّ في صدر الإسلام والعصر الأمويّ: ص٢٩٣.

١٣ - خزانة الأدب: ٣/ ١٤٦.

١٤- شعر الرّاعي النّميريّ: ص٨٩-٩١، الحلوبة: الناقة التي تحلب، وفق العيال: لها لبن قدر كفايتهم لا فضل فيه، السّبد: الشِّعر وقيل: الوبر، التلاتل: الشّدائد، العقد: البقايا

١٥ - يُنظر: العصبيّة القبليّة: ص٢٤٣.

#### شُعَرَاءُ البَصْرَة صَوْتُ الإصْلَاحِ السِّيَاسِيِّ وَالاقْتصَادِيِّ



١٦ - حياة الشِّعر في الكوفة: ص٥٥٥.

۱۷ - شرح ديوان جرير: ص٤٣٢ - ٤٣٣، الكل: العيال، الحويل: الحيلة والقوّة، يريد بالماشيات النسوة الأرامل.

١٨ - تاريخ الشِّعر السِّياسيِّ: ص٣١٧.

١٩ - شرح ديوان جرير: ص٢٢٤، المقربات: التي من البيوت لتؤثر بالزاد وبكلّ شيء، أبرناهم: أهلكناهم.

۲۰ - شرح ديوان الفرزدق: ۲/ ۷۹۰-۷۹۲.

٢١- شرح ديوان الفرزدق: ١/ ٣٠٩-٣١٢. مفاقره: الفقر، الحزّ: القطع، الجازر: الناحر.

٢٢ - المصدر السّابق: ١/ ٤٩.

٢٣ - المصدر السّابق: ٢/ ٤٨٧.

٢٤ - المصدر السّابق: ٢/ ٦١٩.

٢٥ - المصدر السّابق: ١/ ٢١٩ -٢٢٠.

۲۲ - شرح دیوان جریر: ص۱۲۱.

٢٧- المصدر السّابق: ص٢٧٤-٢٧٥.

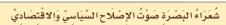
٢٨- حياة الشِّعر في الكوفة: ص٤٨٩.





### المصادرُ والمراجعُ

- ١ تاريخ الشِّعر السِّياسيّ إلى منتصف القرن الثاني، أحمد الشَّايب، مطبعة السَّعادة مصر، ط۳، ۱۹۲۲م.
- ٢- الحياة الأدبيّة في البصرة إلى نهاية القرن الثاني الهجريّ، د. أحمد كمال زكى، دار المعارف، مصر، ١٩٧١م.
- ٣- حياة الشِّعر في الكوفة إلى نهاية القرن الثاني للهجرة، د. يوسف خليف، دار الكاتب للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٦٨م.
- ٤ خزانة الأدب ولتّ لباب لسان العرب، عبد القادر بن عمر البغداديّ (ت ٩٣ ١٠ هـ)، تحقيق: عبد السّلام هارون، دار الكاتب العربيّ، القاهرة، ١٩٦٨م.
- ٥- ديوان أبي الأسود الدؤليّ، تحقيق: د. محمّد حسن آل ياسين، مطبعة المعارف، بغداد، ط۲، ۱۹۶۶م.
- ٦- الرّاعي النّميريّ (عبيد بحصين) عصره، حياته، شعره، د. محمّد نبيه حجاب، مطبعة الرِّسالة، مصر، (د.ط)، (د.ت).
- ٧- شرح ديوان جرير، عبد الله إسماعيل الصّاوي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت لىنان، (د.ت).
- ٨- شرح ديوان الفرزدق: عبد الله إسهاعيل الصّاوى، مطبعة الصّاوى، القاهرة، ١٩٣٦م.
- ٩- شعر البصرة في العصر الأمويّ (دراسة في السِّياسة والاجتماع)، د. عون الشّريف قاسم، دار الثقافة، بروت لبنان، ١٩٧٢م.
- ١٠ شعر الرّاعي النّميريّ، د. نوري القيسيّ، و د. هلال ناجي، مطبعة المجمع العلميّ، العراق، ١٩٨٠م.
- ١١- العصبيّة القبليّة وأثرها في الشِّعر الأمويّ، د. إحسان النصّ، دار اليقظة العربيّة للتأليف و النشم ، (د.ط)، (د.ت).





١٢ - القصّة والحكاية في الشِّعر العربيّ في صدر الإسلام والعصر الأمويّ، د. بشرى محمّد علىّ الخطيب، دار الشَّؤون الثقافيّة العامّة، ط١، بغداد، ١٩٩٠م.

17 - لسان العرب، لأبي الفضل، جمال الدِّين بن منظور (ت٧١١ه)، تحقيق: نخبة من الأساتذة المختصِّين، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٣م.