





### الملخّص

شهدت الصورة الشعريَّة تطوُّرًا ملحوظًا على امتداد العصور، فواكبت التجديد الذي طال مرافق الحياة عامَّة، سواء سياسيَّة كانت أو اجتماعيَّة أو دينيَّة أو ثقافيَّة، ولاسيَّم أنَّ الشعر نال المنزلة الكبرى من عناية الإنسان العربيّ، فتنوَّعت مرجعيًّاته وأساليبه ووظائفه.

وجاء هذا البحث للكشف عن مكامن الصورة الشعريَّة في نتاج الشاعر عبَّاس العجيليِّ، الذي تميَّز بأسلوبه الرصين وواقعيته في الطرح؛ وهذا ما غرس في نفس الباحث أن يعمد الى دراسته، فهو شاعر تجديديِّ محافظ على رصانة الشعر العربي القديم.

وتكشف الدراسة عن مرجعيَّات الصورة ومصادرها التي استقاها الشاعر، وهي المرجعيَّة الدينيَّة والتاريخيَّة، والتعمُّق في هذه المرجعيَّات التي كشفت لنا ما هي هذه الصور، وما أثرها في نفس الشاعر والمتلقِّي.

الكلمات المفتاحيّة: الصورة، مرجعيّات، العجيليّ، شعر.





# سرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًّاس العجيلي (الفرزدق الحِلِّي)



#### **Abstract**

The poetic image witnessed a remarkable development throughout the ages, keeping pace with the renewal that affected the aspects of life in general, whether political, social, religious or cultural, especially since poetry received the greatest status from the attention of the Arab person, and its references, methods and functions diversified.

This research came to reveal the hidden meanings of the poetic image in the work of the poet Abbas Al-Ajili, who was distinguished by his sober style and realism in his presentation. This is what instilled in the researcher's soul that he should intend to study it, as he is a renewal poet who maintains the sobriety of ancient Arabic poetry.

The study reveals the references and sources of the image that the poet derived, which is the religious and historical reference, and delving into these references revealed to us what these images are and what their impact was on the soul of the poet and the recipient.

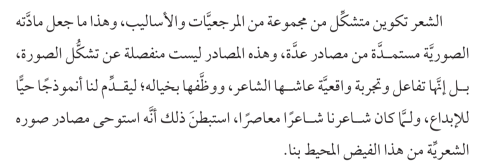
Keywords: Image, References, Al-Ajili, Poetry.







#### المقدِّمة



والمتطلّع لشعر عبّاس العجيليّ، يجد أنّه مستوحى من تجارب ذاتيّة واجتهاعيّة حقيقيّة، ذات بُعد دينيّ وتراثيّ وتاريخيّ وفكريّ وغيرها، رُسِمت بكلهات ممزوجة بخيال الشاعر وإبداعه، ولأنّ الصورة الشعريّة هي انعكاس للواقع المرسوم بمخيّلة الشاعر، وهذا ما سنعرفه عند دراسة مصدرين من مصادر الصورة الشعريّة عند عبّاس العجيليّ، وهما المصدر الدينيّ، والتاريخيّ، لذا مثّلت قصائده أنموذجًا واقعيًّا مميّزًا من حيث الأسلوب والبناء.

توزَّع البحث في مرجعيَّتَين، الأولى: المرجعيَّة الدينيَّة، والثانية المرجعيَّة التاريخية، وتفرَّعـت التأريخية الى الشخصيَّات والمكان والأحداث والوقائع، وهذه المرجعيَّات هي الأكثر حضورًا في شعر العجيليّ، وذابت فيها بعض المرجعيَّات، منها السياسيَّة، والتراثيَّة.



#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الجلِّيّ)





#### التمهيد

يعدُّ الشعر الحِلِّيّ مصدر تراث زاخر للأدب العراقي، ويمثِّل جزءًا كبيرًا من التراث العراقيّ؛ لتميُّز شعراء الحِلَّة على مستوى العراق، وعبَّاس العجيليّ شاعر حفر اسمه بإبداعه ولغته الرصينة، وهو عبَّاس كاظم عبُّود العجيليّ، من مواليد ١٩٥٩، بابل/ ناحية الإمام، عضو الاتِّاد العام للأدباء والكتَّاب في العراق، بكالوريوس لغة عربيّة، وقد مثَّل بابل في كثير من المحافل المهمَّة، والقارئ لشعر العجيليّ يجد أنَّه امتداد للشعر العربيّ القديم؛ لجزالة لفظه، وسعة صوره الشعريَّة، وبها أنَّ العجيليّ شاعر شبَّ وترعرع على فكر القضيَّة الحسينيَّة التي أثَّرت تأثيرًا مباشرًا في اختياره موضوعات قصائده؛ لذلك يعدُّ المصدر الدينيّ من أهمٍ مرجعيَّات الصورة عند عبَّاس العجيليّ، فهو محطَّ عناية كبيرة عنده، ولاسيَّما أنَّ الدين فطرة الإنسان التي تولَد معه.

أمَّا أبرز دواوين عبَّاس العجيليّ، فهي (عواصف وجحيم، وأنين في طرقات صاخبة، وجنان الجنان، رماد الأمنيات)، وله أيضًا محفوظات عدَّة قيد الطبع، سترى النور قريبًا.

و لأنَّ الصورة الشعريَّة ترتكز بالأساس على ثقافة الشاعر العامَّة، سواء دينيَّة كانت أو سياسيَّة، أو تاريخيَّة، فهي العنصر المهمُّ في بناء القصيدة، وهذا ما سيحدِّده الباحث في دراسته، معتمدًا على القيمة الفنيَّة والإبداعيَّة عند الشاعر.







### المبحث الأوَّل







### المرجعيَّات الدينيَّة

الدين هو التسليم لله تعالى، والانقياد التام له، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْكَمُ ﴾(١)، إذًا هو سبيلنا وسلوكنا الذي يجتمع فيه فضل الدنيا والآخرة(٢).

وللدين أثره في نتاج الشاعر والكاتب؛ لأنّه يمثّل الجانب العقائديّ، ولاسيّما أنّ شاعرنا شديد التعلُّق أثره في تكوّن الصورة الشعريّة لديه، بحيث أصبحت مفرداته وألفاظه ومعانيه مستوحاة من انتهائه، ذلك أنّه علويّ الهوى، وشاعر من شعراء آل محمّد (عليهم أفضل الصلاة والسلام).

وللدين سيطرة على مخيَّلة الشعراء، فاستعالهم الألفاظ والتعابير الدينيَّة، واقتباساتهم من القرآن الكريم، والسنَّة النبويَّة الشريفة، وتعاليم الإسلام، وذكرهم لأحداث ووقائع إسلاميَّة، بل ذهب قسم من الشعراء إلى ابتكار معانٍ من الآيات والأحاديث الشريفة، بأسلوب الشاعر نفسه، وهذا ما أظهرته الدراسات التي تناولت أثر الدين والإسلام في نتاج الشعراء (٣).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢) مجموعة من المؤمنين، موسوعة الملل والأديان: ٥.

<sup>(</sup>٣) محمَّد، أثر الاسلام في موضوعات الشعر الأمويّ: ٥٣.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الحِلِّي)



ومن الملاحظ أيضًا توجُّه كثير من الشعراء توجُّها دينيًّا مذهبيًّا، ومنهم شاعرنا، فقد كان الحديث عن آل النبيّ الأكرم الشيّ شعرًا دينيًّا في إطارٍ سياسيّ، ممّا جعل شعره قويًا في حقَّ آل البيت الميّ ، فكان للإشادة بهم، والإعلاء من شأنهم، وتعظيمهم حظوةٌ في شعره؛ لكونهم مصدرًا للوجدان المتدفِّق، والعاطفة الملتهبة، فكان أهم موضوعاته الشعريَّة الدفاع عن على الجسين المين المين

ويمكن القول إنَّ الحبُّ الإلهي هو منبع مصادر الصور الدينيَّة، ذلك أنَّه يعني للشعراء الكمال بعينه، فمثلًا مظاهر الزُّهد التي صوَّرها الشاعر تمثِّل بابًا من أبواب الشعر الدينيّ الذي تقرَّب به الى الله تعالى، وأنَّ الذات الإلهيَّة هي مركز الكون، وأنَّ كلَّ شيء يدور في محيطها، وبها أنَّ الذات الشاعرة تمتلك خصوصيَّة التعبير التي تدعمها الروحيَّة؛ لذلك تبلورت ملامحها بالتمشُّك بعوالم الإلهام (٢).

ثمَّ إنَّ فكره التنزيل السماويّ، ويليه التشريع، بنظر بعضهم، هي المصدر الأساسيّ اللذي ينتج منه الفكر الإنسانيّ وعلومه الكونيَّة والحياتيَّة، التي رسمت طريق البهجة والسعادة، فعندما يسلِّط الشاعر صوره الشعريَّة على رمز، كالرسول الأكرم عَلَيُّهُ، فإنَّه يشكِّل لوحة فنيَّة مباركة؛ لأنَّ الصورة ليست حدثًا عرضيًّا (٣).

ومن ذلك يبدو «أنَّ الخطاب الدينيّ يمثِّل قاعدة التجربة الشعريَّة الحديثة، فهو مرجعيَّة اجتهاعيَّة وفكريَّة للشاعر، إضافة إلى تزامنه مع إحياء الحركة الشعريَّة الأولى؛ لأنَّه تجسيد لرواف متعدِّدة، أهمِّها القرآن الكريم، والسنَّة النبويَّة التي تعدُّ من أهمِّ مصادر الثقافة العربيَّة الأصيلة»(٤).



<sup>(</sup>١) عز الدين، الاتِّجاهات المذهبيَّة في شعر الصاحب بن عبَّاد: ١١٥-١١٦.

<sup>(</sup>٢) سعدي، الصورة في شعر الروَّاد: ٥٠-٥١.

<sup>(</sup>٣) عيدان، مكوِّنات الصورة الفنيَّة في شعر عليّ الناصريّ: ٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) أمين، النقد الأدبيّ: ٦١.





والأثر الذي تركه القرآن واضح في الثقافة الإبداعيَّة العربيَّة، فهو «يحرص بطبيعته الإيحائيَّة والأدائيَّة على التعبير الرمزيِّ وتمثيله الخفيِّ، واهتهامه بالأساليب والصياغات الفنيَّة المبتكرة، وهذا ما تمثَّل جليًّا في إطار الشعر العربيِّ الحديث»(١).

وقد ثبت للباحث أنَّ المرجعيَّات الدينيَّة شكَّلت الحيِّز الأكبر لباقي المرجعيَّات، في وصل إلينا من نتاج الشعراء يبيِّن أنَّ أكثر الشعراء يعتمدونها في ترسيخ أبياتهم، والمستال عواطف الناس، ولاسيَّا أنَّ العربيّ عادة ما يكون عاطفيّ الفهم، والجانب الدينيّ والمذهبيّ مسيطِر بنسبة كبيرة على هواجسه وتفهُّمه للأمور. ولهذا يمكن أن تكون المرجعيَّة الدينيَّة مصدرًا مهيًّا من مصادر الصورة الشعريَّة؛ بوصفها حسًّا شعوريًّا منبثقًا عن عاطفة حقيقيَّة، فمثلًا من نهاذج التمثل الدينيّ قول شاعرنا في قصيدته (انظر لسامرًاء):

إنَّا على جمرِ الشجونِ نعيشُ في

قلب كوته النائبات ممرد

نرنو إلى القوم الكرام بمهجةٍ

أضحت تئن عليهم بتنهد

تستاقُ لسلآل الذين تودهّم

شوقَ التقيِّ إلى زوايا المعبدِ(٢)

فقد ارتكز على مرجعيّة آل بيت الرسول الأكرم عَيَّ وقدسيَّتهم بصورة استعاريَّة جميلة، فأعطى لحرارة القلب الذي كوته تلك النائبات التي حلَّت ببيت العزَّة، وغَيَّر صفة الجمر من الحرق إلى الحزن، وهذا ما جعلها أكثر لفتًا للانتباه، وأعطى صفة الأنين





<sup>(</sup>١) محمَّد، الصورة الشعريَّة في بناء القصيدة العموديَّة العمانيَّة الحديثة: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) العجيلي، ديوان جنان الجنان: ٦٢.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًاس العجيلي (الفرزدق الجلِّيّ)





لمهجته، ليجعل منها أكثر تعمُّقًا في عشقه لهم، ونرى أيضًا أنَّه حوَّل الشوق من حالة لا مرئيَّة إلى مرئيَّة، وصوَّره بأنَّه يلتقي بجميع زوايا الضريح.

ونجد أيضًا استعماله لكلمات ذات طابع وأصل ديني، فمشلا (المعبد) هو مفهوم مُستمَد من أصل ديني، وكذلك جمع مفردات (المهجة والأنين والتنهُّد)، وألبسها ثوبًا مغايرًا لمعناها، أعطى للصورة طابع الخروج عن المألوف في الوصف.

ويقول أيضًا في قصيدة (حشد الله):

لويتُ أكف الموتِ حتَّى تركته

كسيرًا يُسيلُ الدمعُ من مقلةٍ عبرى (تمررُ بيكَ الابطالُ كَلمي هزيمةً)

وأنت تصلّي الشفع تردف الوترا في الشفع تردف الوترا في الله الكرر في كلّ صولة السالة الكررة في الله المالة ال

تقحَّمُ قبلاعَ الهبولِ كي تفرح البزَّهرا(١)

فقد ضمَّن مفردَيَ (الشفع والوتر)، فمفه وم الشفع والوتر عند المسلمين هو يوم النحر، ويوم عرفة، لذلك نرى شاعرنا ضمَّنها معتمدًا على قيمتها الدينيَّة المستمدَّة من القرآن الكريم والسنَّة النبويَّة الشريفة، بوصف القرآن الكريم المصدر الأوَّل للمرجعيَّة الدينيَّة لدى الشعراء العرب، ولاسيا أنَّ الله تعالى قد أقسم بها في قوله: ﴿وَٱلشَّفَع وَٱلْوَرِ ﴿ ثَالَمُ وَيَقُولُ للمربعيَّة وَلَكَنَّ ويقولُ للحشد: لويت أكفَّ الموت، وبالواقع الموت ليس له كفُّ يُلوى، ولكنَّه عبَّر عنه مجازيًّا، ورمز بالشفع والوتر إلى صولاتهم بساحة الحرب، فمرَّة يهجمون عليهم بالشفع، ومرة أخرى بالوتر، مصوِّرًا الهول وكأنَّه قلعة اقتحمها أبناء الزَّهراء المَهِ عليهم بالشفع، ومرة أخرى بالوتر، مصوِّرًا الهول وكأنَّه قلعة اقتحمها أبناء الزَّهراء المَهْ



<sup>(</sup>١) العجيليّ، ديوان رماد الأمنيات: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الفجر: الآية ٣.





حتَّى فرحت بالنصر، ونراه أيضًا يشبِّه الحشد بشخصيَّة دينيَّة، وهي شخصيَّة الإمام عليِّ اللهِ مستلهاً من واقعة خيبر صورةً حسيَّة ومعنويَّة، وكأنَّه يريد القول: كما فُتِحَ خيبر، كان فتح الحشد؛ لأنَّهما من منبع واحد.

والملاحَظ أيضًا على شاعرنا أنَّه كثير التضمين والاقتباس من القرآن الكريم؛ لأنَّه جعل القرآن الكريم من أهمِّ روافد الصورة الشعريَّة الدينيَّة، فيقول مثلًا:

ســلْ آيــة النجوى تُجبكَ بأنَّها

سالت فلبّاها على عجل عليّ

لم ينطقِ القولُ الحكيمِ عن الهوى

بل ذلك القرآن ينطقُ في عليّ (١)

وكأنَّه يستنطق كلمات القرآن، وينهل منها ومن عبيرها، ليمزجه مع حبِّ عليِّ بن أبي طالب الله ورمزيَّة آية النجوى التي خير من لبَّاها الإمام عليَّ الله فجعل من آية النجوى شخصيَّة ناطقة بالجواب للسائل، وهنا تكمن حرفيَّة الشاعر بتوظيف المفردة كما يجب، حينها جعل القرآن ناطقًا في شخصيَّة الإمام الله.

ويقول أيضًا:

ذا النون صرتُ وحـوتُ كـلّ خارطتي

مِن أين يخرجُ يا رباه ذا النون

إنِّي رأيتُ ذئابَ الليل والغة

فوقَ المنابر تتلو سورة التين(٢)

(١) العجيليّ، ديو ان جنان الجنان: ٢٦.

(٢) العجيليّ، ديوان رماد الأمنيات: ٣٢.

السنة السابعة/المجلَّد السابع/العدد الثالث والعشرون جمادي الأخرة ١٤٤٥هـ/كانون الأوَّل ٢٠٢٣م



### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًّاس العجيلي (الفرزدق الحلِّي)



فه و ينقل حسرته وأسفه على بلده الذي يراه سليبًا، مستثمرًا قصَّة نبيً الله يونس عندما ابتلعه الحوت، فهو يصوِّر الشعب في جوف حوتٍ مظلم، أي الخارطة التي تحيط بالعراق، ولامناص من الخروج، حيث اعتلت الذئاب المنابر، بعد أن رأتها عينه والغة، والولغ: «للكلب وغيره من السباع، وولغ ولوغًا، شرب ما فيه بأطراف لسانه»(۱).



<sup>(</sup>١) مجمع اللغة العربيَّة، المعجم الوسيط: ١٠٧٥.





#### المبحث الثاني

### المرجعيَّات التاريخيَّة

العراق بلد التاريخ والحضارة، وهو ذو إرث تاريخيّ عظيم، امتدَّ على مرِّ العصور من بابل وسومر، وتبع هذا الإرث كثيرٌ من الأحداث والوقائع، وإلى يومنا هذا، وقد ترجم الشعراء هذه الأحداث في قصائدهم؛ بوصفها مصدرًا ورافدًا لكثير من صورهم الشعريَّة، فقد استحضروا تلك الشخصيَّات التاريخيَّة بمفردات حيَّة تستثير المتلقِّي وتستميله، وأضف إلى ذلك التجربة الحياتيَّة التي عاشها الشعراء في ظلِّ هذا التاريخ في الذات الشاعرة، وهي ترجمان الواقع بمضامين غنيَّة ومتنوِّعة.

و لأنَّ الصورة الشعريَّة «رمزٌ مصدره الشعور، والرمز أكثر امتلاءً وأبلغ تأثيرًا من الحقيقة الواقعيَّة، فهو ماثل في الخرافات والأساطير والحكايات والنكات وكلِّ المأثور الشعبيّ»(١).

فكان لا بدَّ للشاعر أنْ يرمز لتاريخه بصوره الشعريَّة، وأحيانا يلجأ إلى ذلك بتوجيه تجربته الشعوريَّة المضطربة، فهو يميل أحيانا إلى أن تكون صوره لوحة تاريخية؛ لأنَّه لا يخلق الصورة من عدم، وإنَّما من الإمكانات المتاحة له، مستعينًا بمدركاته الحسيَّة؛ ليشكِّل تفاعلًا خاصًًا مع أحداث تحتويها التجربة الشعوريَّة الفنيَّة (۱).

السنة السابعة/المجلَّد السابع/العدد الثالث والعشرون جمادي الأخرة ١٤٤٥هـ/كانون الأوَّل ٢٠٢٣م



<sup>(</sup>١) عبد الفتَّاح، القصيدة العربيَّة المعاصرة: ٤٨١-٤٨١.

<sup>(</sup>٢) بومالي، تشكيل الصورة الشعريَّة في النصِّ الشعريّ المعاصر: ١٢٩.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الحلِّيُ)



وياً توظيف التاريخ في الشعر العربيّ الحديث «بوصفه واقعًا وجد الشاعر نفسه فيه فيكون غالبًا مضطرًّا للمشاركة، ويكون شعره وفقًا لمعطيات وظروف محيطة به، فالتاريخ قادر على تقديم العون جماليًّا للشاعر الحداثيّ الذي يسعى لكتابة قصيدته الجديدة، كلحظة مشتعلة تمتُّد بين الماضي والحاضر، وتفتح في الوقت نفسه لاحتضان المستقبل، بها يمتلئ به من سحر ووعى وطاقة.. الخ»(۱).

وللبنداريّ، حسن حديث عن أهميَّة المرجعيَّة التاريخيَّة، وينقل لنا رأي (ابن طباطبا) في ذلك، إذ أكَّد الثاني المرجعيَّة التاريخية، لكونها تُسهم في ثقافة الشاعر إذا اقترن ذلك بوعيه في الحدث التاريخيّ، أو فهم الصراع الخاصِّ بالحضارات والحروب(٢).

فإسهامات الأحداث التاريخيَّة، برموزها وشخصيًّاتها وأماكنها، إسهامًا فاعلًا في تشكيل القصيدة وبنائها من طريق تثبيت دعائم الصورة، وفهم المعنى، ممَّا يجعل الأحداث التاريخيَّة العنصر الأساس في فهم فحوى القصيدة، فهو يجد نفسه يسير في عوالمها، ويستحضر منه ما يمكنه في تقديم صورته الشعريَّة (٣).

ويبدو لي أنَّ العرب، على وجه الخصوص، كثيرًا ما ضمَّنوا أشعارهم بأحداثهم وشخصيًا تهم وأماكنهم، فهم يعدُّون الشعر سجلَّهم الحضاريّ لأحداثهم التاريخيَّة، وأرى أيضًا أنَّ للتاريخ أثرًا كبيرًا في تشكيل الصورة الشعريَّة قديمًا وحديثًا، فاعتزاز الشاعر بنفسه يدفعه إلى استذكار ماضيه العريق، مسطِّرًا من طريقه تصويرًا ذهنيًّا حيًّا يتلقَّاه السامع بشغف، ولدراسة المرجعيَّات التاريخيَّة في شعر عبَّاس العجيليّ، سأدخل لها من ثلاثة محاور، هي: الشخصيَّات، والمكان، والوقائع، والأحداث.



<sup>(</sup>١) علَّاق، في حداثة النصِّ الشعريّ، دراسة نقديَّة: ٤١-٤٢.

<sup>(</sup>٢) بنداريّ، الصنعة الفنيّة في التراث النقديّ: ٥١.

<sup>(</sup>٣) ياسين، المرجعيَّات التراثيَّة في شعر نزار قبَّاني: ١٤١-١٤٢.





#### أ. الشخصيّات:

يستحضر الشاعر أحيانًا شخصيًات تاريخيَّة؛ لتوظيفها في شعره، بوصفها أداة تعبِّر عن طبيعة مرحلة أو قضيَّة معيَّنة، يرمز بها لفكرة يريد أن يرسِّخها في ذهن المتلقِّي (۱۱) «ويعدُّ هذا التضمين للشخصيَّات خلقًا لدى القارئ للعديد من المشاعر والأحاسيس، كشعوره بفخر واعتزاز في مواضع، وشعوره بأسى وألم في مواضع أخرى، لذلك يجب أنْ يعتمد الأديب دقَّة التفاصيل؛ لأنَّها تجعل القصيدة تطفح بجهاليَّتها الشعريَّة» (۱۲).

وشاعرنا كغيره من الشعراء، فهو يرتكز على الإرث التاريخي والحضاري في مخيَّلته، وعلى شحصيَّات وطنيَّة وتاريخيَّة وأدبيَّة، بل حتَّى سياسيَّة، في شعره، ومن هذه النهاذج نراه يقول:

إنْ كنتَ ظمأن الفسؤادِ فررْ علي

والقلبُ يروى حينَ ينهلُ مِن على

وإذا دهتك مصيةٌ فاندب لها

ذاكَ الــوصي وقـــلْ ورددْ يــا علي

وإذا شعرت بضيق صدر فاتجه

صوبَ الغريِّ وكن قريبًا من على (٣)

فارتكازه هنا على شخصيَّة دينيَّة سياسيَّة تاريخيَّة كشخصية الإمام عليَّ اللهُ ا أعطى للقصيدة فنيَّة، ولاسيَّم بتكرار اسم عليّ في القافية، فإنَّه ينمُّ ببراعة الشاعر بتركيز ذهن المتلقِّي وعواطفه وأحاسيسه صوبها، وإعطاء صفة العطش للقلب



<sup>(</sup>١) عشريّ، استدعاء الشخصيّات التراثيَّة في الشعر العربيّ المعاصر: ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) مهدى، المرجعيَّة التراثيَّة في الرواية الجزائريَّة المعاصرة فترة السبعينيَّات وما بعدها: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) العجيليّ، ديوان جنان الجنان: ٣٣.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًّاس العجيلي (الفرزدق الحلِّي)





تصويرًا بارعًا؛ لأنَّه لم يقصد عطشه للماء، وإنَّما للطمأنينة التي صورَّها الشاعر بساقي الحوض الذي تروى منه القلوب قبل الأكباد؛ لأنَّ هذه الشخصية متجذِّرة في نفوس الناس.

وبا أنَّ الشاعر ذو ثقافة أدبيَّة عالية، فهو يتجوَّل في فناء التاريخ، مستحضرًا من شخصيًّاته ما يتناسب مع طرح الفكرة لديه، فله في قصيدة (ما قاله لي المتنبِّي) يقول:

### ولي فوق الجهاجم سابحات

ستشهد ما حييت ولا انهزمت

فتى حمدان فى المسيدان فسردا

ولكنتي لكة أمسم جعلت

وما كافور إلا محض عبد

### حقير كم رفعت وكم وضعت(١)

فقد عمد الشاعر هنا إلى تضمين قصيدته هذه الأساء كموازنة ومقارنة بين قلم الشاعر، وما يطرحه من أفكار، ففتى حمدان هنا قصد به (سيف الدولة الحمدانيّ)، الذي كان يفتخر المتنبِّي ويعتزُّ بصحبته له، وكأنَّ الشاعر أراد أن يقارن بين شخصيّتين، الأولى ما طرحه في فتى حمدان، والثاني هي شخصيَّة كافور الأخشيديّ حاكم مصر آنذاك، وله حادثه معروفة مع المتنبِّي، إذن هي مقارنة بين الأصالة بالنسب، فهو يستدعي شخصيَّة المتنبِّي، وعلى لسانها يقول لكافور: أنا أرفعك وأنا من أنزل من قدرك.





عصرِ وزمن، موظفًّا إيَّاها بها يتطلَّب وفكرة القصيدة، فعندما يقول:

كم من مسيلمة الخضراء يوهمني

أن نـــزَّلَ الله آلاف الـقـرائين

رباه صار يصلى بي أبو لهب

صبحًا وليلًا من الصهباء يسقيني

ما عشتُ كي أسلب الحجَّاج مملكةً

أو أن أقوض حكمًا للفراعين(١)

فالشاعر هنا أثبت براعته في استدراج الشخصيَّة لموضوع فكرة القصيدة، ف (مسيلمة الكذاب، وأبو لهب، والحجَّاج والفراعنة) أسهاء كلُّها ترمز إلى الظلم والكذب والخداع، فهو يريد أن يوصل للقارئ أنَّ حكم ساستنا اليوم ليس ببعيد عن هؤلاء، فإنَّهم يكذبون كمسيلمة، ويوهمون كأبي لهب، ويظلمون كالحجَّاج، ويتكبَّرون ويقتلون كالفراعنة.

#### ب. المكان:

المكان مصدرٌ مهمٌ من مصادر تشكيل الصورة في الشعر العربيّ قديمًا وحديثًا، لما يتمتّع به من أثر عميق في نفسيّة الشاعر وعوالمه، فهو من طريقه يعبرٌ عن هواجسه، فالمكان مرتبط به بشكل جوهريّ، ولا يمكن فصله عن بقيّة المصادر، فالشاعر العربيّ بطبيعته غالبًا ما تستوقفه تفاصيل المكان، وقد يكون متعلّقًا بذكرياته أو ارتباطاته سياسيًّا أو اجتهاعيًّا أو فكريًّا، وهذا الارتباط ليس بحديث العهد، وإنّها ممتدُّ من العصر الجاهليّ إلى الآن، وأكثر الشعراء الجاهليّين كانوا يبتدؤون قصائدهم بالمقدِّمات الطلليّة، اي الوقوف على مكان الأحباب والديار المهجورة.

<sup>(</sup>١) العجيليّ، ديوان رماد الأمنيات: ٢٣.









# مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًّاس العجيلي (الفرزدق الجلِّي)





ولهذا يجب معرفة ما هو المكان لغةً واصطلاحًا، حتَّى يتسنَّى لنا الخوض فيه، يقول الفراهيديّ (١٧٠هـ) المكان «في أصل تقدير الفعل مفعل؛ لأنَّه موضع للكينونة»(١).

أمَّا عند الفيروز آباديّ (٨١٧هـ) في قاموسه، فهو بمعنى «الموضع، والجمع أمكنة وأماكن»(٢).

والمكان اصطلاحًا، صرَّح به (افلاطون)، إذ عدَّه «حاويًا وقابلًا للشيء»(٣).

أمَّا (اقليدس)، فقد مثَّل المكان عنده بالأبعاد الثلاثة، وهي (الطول والعرض والعمق)، وكما شغل المكان الفلاسفة اليونان، شغل فلاسفة العرب أيضًا، ف(الرازي) ميَّز بين نوعَين من الأمكنة، الكلِّي والجزئيّ، وقد تبنَّى (ابن سينا) الموقف الذي يقول: «إنَّ المكان هو السطح الحاوي لسطح المتمكِّن»(٤).

إذًا المكان بمفهومه العام: الفراغ الذي يحوي الموجودات، كالجسد وغيره وممكن أن يكون مكمن القوى الفنيَّة والفلسفيَّة والعاطفيَّة لدى الكائن الحيِّ، والاختلافات الكثيرة التي وردت في فهمه، هي نتيجة تصوُّر العلماء عن ماهيَّة المكان، فمعظمهم تحسَّسه من طريق التجربة، ومعظمهم تخيَّله من وجهة نظر فلسفيَّة، ولهذا يتطلَّب العمل الفنِّيِّ مكانًا محدَّدًا بالمساحة، كرهمثال أو قصيده أو لوحة»(٥).

وبها أنَّ الصورة الشعريَّة هي فعَّاليَّة لغويَّة، فهي امتدادٌ إلى بُعدٍ مجازيّ ورمزيّ ورمزيّ وتصويريّ، يقوم فيها المكان بدور كبير، وتقوم الصورة بدور المونتاج، وهنا تتركَّز قدرة







<sup>(</sup>١) الفراهيديّ، العين: ٥/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) الفيروز آباديّ، القاموس المحيط: ١٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) مجيد، نظريَّة المكان في فلسفة ابن سينا: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، التعريفات: ٣٤٥-٥٣٤.

<sup>(</sup>٥) لو تمان، مشكلة المكان الفنِّيّ: ٨٤-٥٨.





الصورة على خلق مشهد متكامل، يوظِّفها الشاعر بأدواته الفنيَّة (١).

«فالمكان تحوُّل جمالي لأبعاد النصِّ الأدبيّ؛ لأنَّه أحيانًا يبعث إمكانيَّة الغموض في قالب النصِّ، فهو الفضاء الذي يتنقل به خيال الشاعر في إطاره المادِّيّ والمعنويّ، ولهذا مسألة المكان لا تقف عند التأطير، بل تتعدَّاه إلى أوسع من ذلك»(٢).

ويستنتج الباحث ممَّا تقدَّم أنَّ المكان هو الحيِّز الواقعيّ والافتراضيّ للشاعر في تكوين صوره الشعريَّة، سواء كانت حسيَّة أو خياليَّة، فهو مصدر للأشياء، الذي يتولَّد منه الفكر والشعور، وهو ما يخلق مكانًا فنيًّا لدى الشاعر، ولعلَّ أوَّل من أطلق مصطلح المكان الفنِّي هو (غاستون باشلار)، بقوله: «إنَّ المكان الذي ينجذب نحوه الخيال، لا يمكن أن يبقى مكانًا لا مباليًا، ذا أبعادٍ هندسيَّة وحسب، بل هو مكان عاش فيه بشر، ليس بشكل موضوعيٍّ فقط، بل بكلِّ ما للخيال من تحيُّز »(٣).

ومن تجلِّيات المكان في شعر عبَّاس العجيليّ، فمثلًا يقول:

ما الذي يجعلُ بغدادَ عروسًا باكية

ما الذي يجعلها تخلعُ ثوب الأنبياء

فتراها عارية

ما الذي يجعلها تنطق مثل الببغاء

تتشظَّى مثل ما الساقية(١)



<sup>(</sup>١) لوتمان وآخرون، جماليَّات المكان: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) مونسي، فلسفة المكان في الشعر العربيّ: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) باشلار، جماليًّات المكان: ٣١، حسين، جماليًّات المكان في الشعر العراقيِّ الحديث (سعدي يوسف أنموذجا): ٨.

<sup>(</sup>٤) العجيليّ، أنين في طرقات صاخبة: ١٩.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الجلِّيّ)





إذ جعلَ الشاعر من بغداد المكان الذي ذُبحت فيه أحلامه، وانتُهِكت مقدّساته، مصورًا إيّاها عروسًا باكية، وهذا ما أضفى على المكان طابع الحزن، سالبًا منه رداء الأنبياء الذي تشظّى كها يتشظّى ماء الساقية، والساقية هي دلالة على المكان الذي يحتضن الماء، وهذه أيضًا التفاتة رائعة من الشاعر؛ لأنّه اعطى حركيّة للمكان، ولم يجعله جامدًا لا روحَ فيه، ومسترشدًا من أنّ الماء هو سرُّ الحياة.

وله في قصيده (موتى بلا رفات) تصوير رائع للمكان، إذ يقول:

أطير كالعصفور فوق (شارع الرشيد) ثمَّ أحطُّ حالمًا في (شارع السعدون) وأمدُّ كفِّى في مياه دجلة العتيد(١)

فجعل من مرجعيَّة شارع الرشيد وشارع السعدون ودجلة، صورة حيَّة، جمع فيها كلَّ فضاءات أحلامه المسروقة واليائسة، مع أنَّ هذين الشارعَين لهم دلالة نفسيَّة وانتهائيَّة لدى العراقيِّين؛ لأنَّهم يعتبرونها من الشوارع التاريخيَّة والتراثيَّة في بغداد، فهاء دجلة هو المكان الذي يغتسل الإنسان فيه من خطاياه، من وجهة نظر الشاعر.

ولقدسيَّة المكان مرجعيَّة مهمة لدى عبَّاس العجيليِّ، فهو ذلك المحارب العتيد الذي يدافع بقلمٍ باشطٍ عن كلِّ مقدَّساته، ولا يخشى في الحقِّ لومة لائِم، فنراه يقول:

قد كبلوا جسدي لكنهم لم يعلموا

قلب المحب الصبّ لا يتكبلُ

(١) العجيليّ، ديوان عواصف وجحيم: ١٩.







# للقدسِ سوف أعود رغم أنوفهم وغسدًا أبايع فارسا لا ينكل (١)

وشاعرنا هنا جعل من المكان بارقة أمل لتحرير الشعب الفلسطينيّ من الاحتلال، إذ حوَّل المكان إلى مصدر إلهام وقوَّة، فالقدس عند العرب تعني تخليص الأمَّة من براثن الصهاينة، وجعل من المكان ساحة يجتمع فيها الشوق والحسرة والإباء، وإنْ كانوا قد كبَّلوا فيها الأجساد، لكنَّهم لن يستطيعوا أن يكبِّلوا القلوب التي تنبض بحبِّها.

### ج. الوقائع والأحداث:

التاريخ العربيّ ملي، بالوقائع والأحداث على مرِّ الأزمان، وقد استثمر الشعراء العرب هذه الأحداث والوقائع، بوصفها مادَّة أساسيَّة في بناء صورهم الشعريَّة، وعكسوها على الواقع بخيال الأديب الذي ينقل الأشياء إلى مخيَّلة السامع، تاركًا أثره على انفعالاته من طريق القصيدة.

إنَّ توجُّه الشاعر إلى التاريخ بأحداثه ووقائعه، ليس جزافا؛ لأنَّه يعتزُّ به، ويعدُّه سندًا معرفيًا لتحديد القوَّة والضعف في واقعه، والشاعر الحقيقيّ هو الذي يؤمن بأواصر التفاعل بين ماضيه وحاضره، لصنع مستقبل مليء بالأفكار البنَّاءة، فهو متواصل مع الماضي؛ ليأخذ منه ما يلائم تجاربه ومواقفه الشعريَّة، وأنَّه العنصر الفعَّال، فيه «بيئة الواقع عبر السياق التاريخيّ والاجتهاعيّ»(٢).

وللشعر أثره الواضح في تدوين تلك الأخبار والأحداث والوقائع التي حفل بها التاريخ، ولا سيَّما أنَّ العرب جعلوا الشعر مصدرًا لحفظ هذه الأحداث؛ لأنَّ تداوله

<sup>(</sup>١) العجيليّ، ديوان جنان الجنان: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) جبَّار، الشاعر والتراث، دراسة في علاقة الشاعر العربيّ بالـتراث: ٨٤، مكسح، المرجعيَّات الفكريَّة والفنيَّة في شعر ياسين بن عبيد: ٢٧.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الحلِّيُ)





كان يسري على لسانهم أكثر من النثر، والمتتبِّع لكتب التاريخ يجد أنَّ اكثر المؤرِّخين التَّجهوا إلى الاستشهاد بالشعر، بوصفه جزءًا منهجيًّا في كتاباتهم؛ لأنَّه يؤدِّي دورًا أساسيًّا في إيصالها، حتَّى أصبح وثيقة تعزِّز صحَّة الأخبار، فكانت القبائل تتسابق لحفظ أيَّامها وتاريخها شعريًّا(۱).

ويتصوَّر الباحث أنَّ الشعراء في العصر الحديث قلَّما يكون اعتمادهم في توثيق تلك الأحداث والأخبار على شعرهم، ويعزو ذلك إلى التطوُّر الذي حصل في التأليف والتوثيق، وظهور النثر وتطوُّره إلى جانب الشعر، إضافة إلى تطوُّر التكنولوجيا الحديثة، كلُّ ذلك قلَّل من اعتماد الشعراء العرب في العصر الحديث على التوثيق في أشعارهم، والذي عمد منهم إلى تضمين صوره الشعريَّة بها، ومنهم شاعرنا، فهو من باب الفخر أو التذكير بتلك الأحداث والوقائع، عادًا إيَّاها مصدرًا مهمًّا من مصادر صوره الشعريَّة. فيقول شاعرنا في هذا الصدد:

مزاحم ميش المجدِ سعيًا إلى النُّرى وناخذُ مَّا استعصى غَيرنا قهرا

سكبنا بجرفِ الصخرِ أرواحنا فدى

فأصبح صخر الجرف من فعلنا نصرا(٢)

فقد عمد الشاعر هنا للتذكير بواقعة جرف الصخر، واستخدمها للفخر بحشدنا المقد تسم، وقوَّ اتنا الأمنيَّة، وجيش المجد كناية عن العزَّة والفخر بمن سكب الروح في تلك الواقعة نبراسًا ودماءً استنهضت لنصر تناحتَّى الحجر، وكأنَّه يقول: نحن أسياد هذى الأرض، ونأخذ ما استعصى على غرنا بالقوَّة والقهر.



<sup>(</sup>١) الأصفهانيّ، الأغاني: ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) العجيليّ، ديوان جنان الجنان: ٧.





ولأنَّ عبَّاس العجيليِّ شديد التعلُّق دينيًّا وعقائديًّا، نراه دومًا يتفاخر بالأحداث والوقائع التاريخيَّة الإسلاميَّة التي تتركَّز في ذِكر أخبار أهل البيت الميَّكِ، فيقول:

أمست بمولدك الأيام تبتسم

والكون يفرخ والأخسلاق والقيم

كانوا وحقك كالأنعام يحكمهم

شِركٌ وفي مكة الأنصاب والصنم(١)

ويقول أيضًا:

يصومَ الغديرِ له الأيسام شاهدةٌ

اذ نصب المصطفى فيه الفتى البطلا

حيث الجموع بخم لم تجـد رجلا

مثل البطين لربِّ العرش قد رحلا(٢)

ويقول في موضع آخر:

مَن كانَ مولده بأقدس بقعة

وقضى شهيدًا في الصلاة سوى على؟

مَـن ذلــزل الحصن المنيع بخيرٍ

وأذل أفذاذ اليهود سوى على؟

شمخت وقد نصرت بيوم مكة

لـمَّا عـلى مـتـن الـنـبـي عـــلاعلي

(١) العجيليّ، ديو ان جنان الجنان: ٣٦.

(٢) العجيلي، ديوان جنان الجنان: ٣٦.

السنة السابعة/المجلّد السابع/العدد الثالث والعشرون جمادي الآخرة ١٤٤٥هـ/كانون الأوّل ٢٠٢٨م





#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الجلِّيّ)



### 

### غبط السجود ركوع منقذنا على(١)

فالشاعر هنا استذكر مولد الرسول الاكرم عَيَّلُهُ، وأعطى ذلك اليوم طابع البهجة والفرح للكون، مصورًا منه نافذة الضوء الذي أطلَّت على العالم لتخليصهم من العبوديَّة والشِّرك وعبادة الأصنام.

وفي المقطع الثاني استذكر الشاعر فيه يوم الغديسر الذي يمثّل رمزيَّة عالية وقدسيَّة لدى المسلمين، وخصوصًا الشيعة هو اليوم الذي نصِّب فيه أميرنا عليِّ اللهِ وصيًّا لرسول الله عَلَيْ اللهِ أن عدير خم لم تشهد بتاريخها رجلًا كعليِّ اللهِ الميكون خلفًا لنبيِّنا محمَّد (عليه أفضل الصلاة والسلام).

وفي المقطع الثالث، يورد الشاعريوم ولادة الأمير علي الله وحادثة شقّ جدار الكعبة ودخول السيّدة (فاطمة بنت أسد الله المحلة عند الله تعالى، مسترسلًا في قوله، ذاكرًا أراد إيصال أحقيّة الإمام علي الله وقدسيّت عند الله تعالى، مسترسلًا في قوله، ذاكرًا مناقبه في واقعة خيبر، التي تعتبر من الوقائع المهمّة التي شهدها التاريخ الإسلاميّ عندما فتحها الإمام عليّ، وأذاق اليهود الذلّ والعار، وذكر أيضًا في هذه الأبيات يوم فتح مكّة عندما علا الإمام عليّ الله على كتف النبيّ، وهدم الأصنام، ولم ينسَ الشاعر التذكير بقصّة تصدّق الإمام عليّ الله بخاتمه، والتي عبّر عنها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿إِنّهَا وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّذِينَ ءَامَنُوا الّذِينَ يُقيمُونَ الصّافِرةَ وَيُؤَوّنَ الزّكُوةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾ (١٠).

وللوقائع والأحداث في عصرنا الحديث نصيبٌ في شعر عبَّاس العجيليّ، حيث يقول:



<sup>(</sup>١) العجيليّ، ديوان جنان الجنان: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية ٥٥.





### على جسر الأئمة قام طفٌّ

### طريق مات فيه ألف ضام

فكم في دجلة من محصنات

### غرقن وكم تيتم من غلامي(١)

استذكر في هذه الأبيات الواقعة الأليمة التي حدثت على جسر الأئمَّة، وراح ضحيَّتها ما يقارب الألف شخص في الزيارة المليونيَّة في ذكرى استشهاد الإمام موسى الكاظم الله ، مصوِّرًا من خلالها عبق العشق لآل البيت الميه ، مستحضرًا من واقعة الطف ، مستشهدًا مصوِّرًا وكأنَّها وقعت على جسر الأئمَّة.

يُستنتج من ذلك أنَّ الأحداث والوقائع التي هيمنت على الصورة الشعريَّة لدى عبَّاس العجيليّ، أكثرها كانت مستمدَّة من الوقائع والأحداث الإسلاميَّة، والاخبار المتعلقة بآل البيت الميِّلاً، وإن كان قد ضمَّن أشعاره جزءًا من الأحداث التي حدثت في العصر الحديث.



<sup>(</sup>١) العجيليّ، ديوان جنان الجنان: ٧٨.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًّاس العجيلي (الفرزدق الحلِّيُ)





#### الخاتمة

من دراستنا للشاعر عبَّاس العجيليّ ومرجعيَّات الصورة الشعريَّة لديه، توصَّلنا إلى نتائج جزئيَّة جعلناها مبثوثة في طيَّات هذه الدراسة، وهناك نتائج عامَّة كليَّة لم تُذكر، سنذكرها، ومن هذه النتائج:

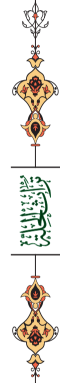
- 1. طغيان المرجعيَّات الدينية والتاريخية على صور عبَّاس العجيليِّ الشعريَّة، مع ملاحظه ذوبان السياسبَّة والاجتهاعيَّة داخل الأولى والثانية.
- ٢. إكثار الشاعر من تضمين الآيات والأحاديث النبويَّة والروايات في أهل
  البيت الثين الله بل جعلها ركيزةً أساسيَّة في بناء صوره الشعريَّة.
- ٣. اختلف الشاعر عن أبناء جيله من حيث الحداثة، فبعد أن بدأ بحداثته الشعريّة، وفي ديوانه (أنين على طريقات صاخبة)، نرى الشاعر يعود مرّه أخرى في ديوانه الأخير (رماد الأمنيات) إلى نمط القصيدة القديم في بناء القصيدة العموديّة.

وهذه النتائج لم تكن قطعيَّة بقدر ما هي نتائج لدراسة ممكنة قدَّمنا إليها، ويبقى مجال البحث والتحليل في شعر الشاعر عبَّاس العجيليِّ مفتوحًا للدارسين؛ لكونه شعرًا غنيًّا بالصور والمضامين العالية، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على محمَّد وآله الطيِّين الطاهرين.









#### المصادر

#### \* القرآن الكريم.

- الاتِّجاهات المذهبيّة في شعر الصاحب بن عبّاد ، وفاء عزّ الدين ، رسالة ماجستر ، ٢٠٠٩م.
- ٢. أثر الإسلام في موضوعات الشعر الأمويّ، عبد الله بن محمّد، رسالة ماجستير،
  ١٩٨٥م.
- ٣. استدعاء الشخصيَّات التراثيَّة في الشعر العربيّ المعاصر، عليّ عشري، ط١،
  منشورات الشركة العامَّة للنشر والتوزيع، ١٩٧٨م.
- ٤. الأغاني، عليّ بن الحسين الأصفهانيّ، دار الثقافة، ط٤، بيروت، ج١٨،
  ١٩٨٢م.
- تشكيل الصورة الشعريَّة في النصِّ الشعريِّ المعاصر، حنان بومالي، مجلَّة كليَّة المحاصر، حنان بومالي، مجلَّة كليَّة الأداب واللغات، العدد ٢٣، ١٨، ٢٠م.
  - ٦. التعريفات، عليّ بن محمَّد الجرجانيّ، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٥م.
- ٧. جماليًات المكان، غاستون باشلار، ترجمة: غالب هلسا، المؤسَّسة الجامعيَّة للدراسات والنشر، بيروت، ٢٠٠٠م.
  - ٨. جماليّات المكان، يوري لوتمان وآخرون، ط٢، دار قرطبة، ١٩٨٨ م.

#### مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبَّاس العجيلي (الفرزدق الجلِّي)



- ٩. جماليَّات المكان في الشعر العراقيِّ الحديث (سعدي يوسف أنموذجًا)، مرتضى
  حسين، رسالة ماجستير، ٢٠١٦م.
- ١ . دراسة في علاقة الشاعر العربيّ بالتراث، مدحت جبَّار الشاعر والتراث، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندريَّة، مصر، ١٩٩٥م.
- ١١. ديـوان أنين في طرقات صاخبة، عبَّاس العجيليّ، ط١، دار الضياء للطباعة والتصميم، النجف، ٢٠٠٨م.
- ١٢. ديـوان جنان الجنـان، عبَّاس العجيـايِّ، ط١، المركز الثقـافيِّ للطباعة والنشر، ٢٠١٠ م.
  - ١٣. موسوعة الملل والأديان، مجموعة من المؤمنين (د.ت)،ج١.
  - ١٤. ديوان رماد الأمنيات، عبَّاس العجيليّ، ط١، دار الصوَّاف، ٢٠٢١م.
- ١٥. السكون المتحرِّك، دراسة في البنية والأسلوب تجربة الشعر المعاصر في البحرين أنمو ذجًا، علوي الهاشميّ، اتِّحاد أدباء الشارقة، ج٣، ١٩٩٣.
- ١٦. الصنعة الفنيَّة في التراث النقديّ، حسن بنداري، ط١، دار الكتب، بيروت، ٢٠٠٠م.
- ١٧. الصورة الشعريَّة في بناء القصيدة العموديَّة العمانيَّة الحديثة، عيسى بن محمَّد، ط١، دار كنوز المعرفة، عمان، ٢٠٠٩م.
  - ١٨. الصورة في شعر الروَّاد، علياء سعدي، أطروحة دكتوراه، ٢٠٠٥ م.
- ۱۹. العين، الخليل بن أحمد الفراهيديّ، تحقيق: مهدي المخزوميّ، إبراهيم السامرَّائيّ، دار الهلال، مصر، ج٧، (د.ت).









- ٢٠. فلسفة المكان في الشعر العربي، حبيب مونسي، منشورات الحاً الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠١م.
- ٢١. في حداثة النصِّ الشعريِّ، دراسة نقديَّة، عليِّ علَّاق، ط١، دار الشؤون الثقافيَّة العامَّة، بغداد، ٢٠٠٩م.
- ٢٢. القاموس المحيط، الفيروز آبادي، جمال الدين، ط٦، مؤسَّسة الرسالة، بيروت، لبنان، ١٩٩٨م.
- ٢٣. القصيدة العربيَّة المعاصرة، كاميليا عبد الفتَّاح، دار المطبوعات الجامعيَّة، ٢٠٠٦م.
- ٢٤. المرجعيَّات التراثيَّة في شعر نزار قبَّاني، نزار ياسين، رسالة ماجستير، ٢٠١٦م.
- ٥ ٢. المرجعيَّات الفكريَّة والفنيَّة في شعر ياسين بن عبيد، دليلة مكسح، رسالة ماجستير.
- ٢٦. المرجعيَّة التراثيَّة في الرواية الجزائريَّة المعاصرة فترة السبعينيَّات وما بعدها،
  عمَّار مهدي، أطروحة دكتوراه، ٢٠١٨م.
- ٢٧. مشكلة المكان الفنِّيّ، يوري لوتمان، ترجمة: سيزا قاسم، مجلَّة ألف باء القاهرة، العدد ٢، ١٩٨٦م.
- ٢٨. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربيَّة، ط٥، مكتبة الشروق الدوليَّة، القاهرة،
  مصر، ٢٠١١م.
- ٢٩. معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمَّد هارون، دار
  الجليل، بيروت، ج٢، ٢٠٠٨.



# مرجعيًّات الصورة الشعريَّة في شعر عبًّاس العجيلي (الفرزدق الجلِّي)



٣٠. مكوِّنات الصورة الفنيَّة في شعر عليّ الناصريّ، مجيب عيدان، مجلَّة القادسيَّة في
 الآداب والعلوم التربويَّة، العدد ١، ٢٠٢٠م.

٣١. نظريَّة المكان في فلسفة ابن سينا، حسن مجيد، مراجعة: عبد الأمير الأعسم، ط١، دار الشؤون الثقافيَّة، بغداد، ١٩٨٧م.

٣٢. النقد الأدبي، أحمد أمين، ط٤، دار الكتاب العربيّ، بيروت، لبنان، ١٩٦٧.

